





Father Marcali

WYKŁAD

PACIÉRZA,

SKŁADU APOSTOLSKIEGO,

PRZYKAZAŃ BOŻYCH, KOŚCIELNYCH, ŚWIĘTYCH SAKRAMENTÓW, WARUNKÓW DO SPOWIEDZI

i dalszych przepisów Religii Świętéj,

Z ZASTOSOWANIEM DO ŻYCIA PRAKTYCZNEGO

napisał

Ks. JAN NARKIEWICZ,

KAND. ŚW. TEOLOGII.



TOM I.

W KRAKOWIE, NAKŁADEM KSIĘGARNI KATOLICKIÉJ Dra Władysława Miłkowskiego. 1898. Dziełko pod tutułem: "Wykład Paciérza" i t. d. nie zawiéra w sobie nic przeciwnego zasadom Kościoła katolickiego.

Kraków, dnia 12 września 1881.

Ks. Waleryjan Serwatowski, Kan. Lub., Dziekan Koll. i Paraf. WW. ŚŚ. Cenzor ksiąg relig.

Nr. 3667/1.

#### REIMPRIMATUR.

Cracoviae, d. 18 Juli 1898.

F. Gawroński, V. g.

(L. S.)

# SŁÓW KILKA.

Przez lat kilkanaście na Litwie, będąc powoływanym do sąsiednich kościołów dla mawiania nauk w czasach czterdziesto-godzinnego nabożeństwa, wykładałem Paciérz, Skład Apostolski, Przykazania Boże, Kościelne, Święte Sakramenta, Kondycyje do Spowiedzi i dalsze przepisy Religii św., z zastosowaniem do życia praktycznego. Dla przygotowania się na te nauki, nié mogac wynaléźć jednego dostatecznego dzieła, z wielu rozmaitych czerpać musiałem potrzebne wiadomości, do których łaczyłem i własne pomysły. Szanowni koledzy nieraz mię zachęcali, abym podobny wykład napisał i podał do druku; lecz nie czując w sobie talentu do pisania, nié mogłem się ośmielić. Nareszcie, pokonawszy bojaźń, wziąłem się do pióra, w nadziei: że światła publiczność znajdujące się w tém dziełku niedostatki przebaczyć raczy, jako nieubiegającemu się o sławę autorską,

ani o zysk materyjalny, lecz myślącemu jedynie tylko o przysłudze młodym współbraciom, którzy zaczynają pracować w winnicy Pańskiéj, i o pożytku wiernych Chrystusowych. Przytém niniejsze dziełko może podać komu utalentowanemu myśl do obrobienia tych nader ważnych i koniecznie potrzebnych materyj z większą nauką, gruntownością i powabem.

# PACIÉRZ.

w Imię Ojca i Syna i Ducha świętego. Amen.

#### Modlitwa poranna.

Panie Boże mój Wszechmogący! wierzę mocno, żeś Ty jest wszędzie obecny, a osobliwszym sposobem w Najświętszym Sakramencie. Dziękuję Ci, żeś mi pozwolił szczęśliwie przeżyć tę noc. Cokolwiek dnia dzisiejszego myśléć, mówić, czynić i cierpićć będę, to wszystko ofiaruję Tobie na chwałę. Pobłogosław mi, najniegodniejszemu słudze Twemu, w czasie tego dnia, pobłogosław przez całe życie moje na tym świecie, pobłogosław w godzinę śmierci mojéj, pobłogosław i na wieki wieków. Amen.

#### Modlitwa Pańska.

Ojcze nasz! któryś jest w niebiesiech. Święć się Imię Twoje, Przyjdż Królestwo Twoje. Bądż wola Twoja, jako w niebie tak i na ziemi. Chleba naszego powszedniego daj nam dzisiaj. I odpuść nam nasze winy, jako i my odpuszczamy naszym winowajcom. I nie wwódż nas na pokuszenie. Ale zbaw ode złego. Amen.

#### Pozdrowienie Anielskie.

Zdrowaś Maryjo! łaskiś pełna, Pan z Tobą, błogosławionaś Ty między niewiastami i błogosławion Owoc żywota Twego Jezus. Święta Maryjo! Matko Boża, módl się za nami grzesznymi, teraz i w godzinę śmierci naszéj. Amen.

#### Skład Apostolski.

Wierzę w Boga Ojca Wszechmogącego, Stworzyciela nieba i ziemi. I w Jezusa Chrystusa, Syna jego jedynego, Pana naszego, który się począł z Ducha świętego. Narodził się z Maryi Dziewicy. Umęczon pod Pontskim Piłatem, ukrzyżowan, umarł i pogrzebion. Zstąpił do piekieł, trzeciego dnia zmartwychwstał. Wstąpił na niebiosa, siedzi na prawicy Boga Ojca Wszechmogącego. Stamtąd przyjdzie sądzić żywych i umarłych. Wierzę w Ducha świętego, w święty Kościół powszechny, w Świętych obcowanie, grzéchów odpuszczenie, ciała zmartwychwstanie, Żywot wieczny. Amen.

#### Dziesięć Bożych przykazań,

Jam Jest Bóg Twój, którym cię wywiódł z ziemi Egipskiéj, z domu niewoli.

1. Nie będziesz miał bogów cudzych przede Mną.

2. Nie będziesz brał Imienia Pana Boga Twego nadaremno.

3. Pamiętaj, abyś dzień święty święcił.

4. Czcij ojca i matkę twoję.

5. Nie zabijaj.

6. Nie cudzołóż.

7. Nie kradnij.

8. Nie mów naprzeciw bliżniemu twemu fałszywego świadectwa,

9. Nie pożądaj żony bliźniego twego.

10. Ani domu, ani wołu, ani osła, ani sługi, ani służebnicy, ani żadnéj rzeczy, która jego jest.

Będziesz miłował Pana Boga twego ze wszystkiego serca twego, ze wszystkiej duszy twojej, ze wszystkich myśli twoich, ze wszystkich sił twoich, a bliżniego twego, jako siebie samego.

#### Pięć przykazań kościelnych.

1. Dni święte święcić. 2. W dni święte Mszy świętej z uczciwością słuchać. 3. Posty od Kościoła nakazane zachować. 4. Przynajmniéj raz w rok, około czasu wielkanocnego, spowiadać się, i Najśw. Sakrament Ołtarza przyjmować, we własnej parafii, lub w innéj, za dozwoleniem własnego Pastérza. 5. Godów małżeńskich w dniach od Kościoła zakazanych nie sprawować.

#### Siedm Sakramentów.

Chrzest. 2. Bierzmowanie. 3. Ciało i krew Pańska.
 Pokuta. 5. Ostatnie namaszczenie Olejami świętémi.
 Kapłaństwo. 7. Małżeńswo.

#### Pięć kondycyj do Spowiedzi.

1. Rachunek sumienia. 2. Żal za grzéchy. 3. Mocne postanowienie więcej nie grzészyc. 4. Spowiedz, albo wyznanie wszystkich grzechów popełnionych, przed kapłanem. 5. Zadoścuczynienie.

#### Siedm grzéchów głównych.

Pycha. 2. Łakomstwo. 3. Nieczystość. 4. Gniéw.
 Zazdrość. 6. Obżarstwo. 7. Lenistwo.

#### Pięć zmysłów ciała.

1. Widzenie. 2. Słyszenie. 3. Powonienie. 4. Smakowanie. 5. Dotykanie.

#### Sześć grzéchów przeciw Duchowi św.

1. Rozpacz o zbawienie. 2. Zbytnia ufność w miłosierdziu Boskiém bez dobrego życia. 3. Sprzeciwianie się uznanéj prawdzie. 4. Zazdrość łask Bożych bliżniemu. 5. Zatwardziałość w grzéchach. 6. Niepokutowanie aż do śmierci.

#### Cztéry grzechy wołające o pomstę do Boga.

1. Zabójstwo dobrowolne. 2. Grzéch Sodomski. 3. Siérót i wdów uciśnienie. 4. Zapłaty sługom i robotnikom zatrzymanie.

#### Dziewięć grzéchów cudzych.

1. Rada. 2. Rozkazanie. 3. Zezwolenie. 4. Poduszczenie albo namówienie. 5. Pochwalenie. 6. Zamilczenie. 7. Pobłażanie. 8. Uczestnictwo. 9. Obrona.

#### Trzy cnoty teologiczne.

1. Wiara. 2. Nadzieja. 3. Miłość.

#### Siedm darów Ducha św.

1. Bojaźń Boża. 2. Pobożność. 3. Umiejętność. 4. Męstwo. 5. Rada. 6. Wyrozumienie. 7. Mądrość.

#### Siedm uczynków miłosiernych co do duszy.

1. Łaknącego nakarmić. 2. Pragnącego napoić. 3. Na-

giego przyodziać. 4. Podróżnego w dom przyjąć. 5. Chorego nawiédzić. 6. Więżnia wykupić. 7. Umarłego pogrześć.

#### Ośm błogosławieństw.

- 1. Błogosławieni ubodzy duchem, albowiem ich jest królestwo niebieskie.
  - 2. Błogosławieni cisi, albowiem oni posiędą ziemię.
- 3. Błogosławieni, którzy płaczą, albowiem oni będą pocieszeni.

4. Błogosławieni, którzy łakną i pragną sprawie-

dliwości, albowiem oni będą nasyceni.

5. Błogosławieni miłosierni, albowiem oni miłosierdzia dostąpią.

6. Błogosławieni czystego serca, albowiem oni Boga

oglądają.

7. Błogosławieni pokój czyniący, albowiem nazwani

będą synami Bożymi.

8. Błogosławieni, którzy cierpią prześladowanie dla sprawiedliwości, albowiem ich jest królestwo niebieskie.

# Cztéry rzeczy, które każdy chrześcijanin pod utratą zbawienia duszy wiedziéć i wierzyć powinien.

1. Ze Pan Bóg jest jeden we trzech Osobach: Bóg Ojciec, Bóg Syn, Bóg Duch święty.

2. Ze druga Osoba, to jest Syn Boży, stał się czło-

wiekiem i umarł na krzyżu dla zbawienia naszego.

3. Ze Pan Bóg jest sprawiedliwy, za dobre uczynki niebem płaci, a za złe piekłem karze.

4. Że dusza ludzka jest nieśmiertelna.

#### Bez czego człowiek nié może być zbawiony.

1. Bez Chrztu. 2. Bez wiary. 3. Bez pokuty. 4. Bez dobrych uczynków. 5. Bez łaski Pana Boga.

#### Cztéry rzeczy ostateczne.

1. Śmierć. 2. Sad. 3. Niebo. 4. Piekło.

#### AKTY

### WIARY, NADZIEI, MIŁOŚCI i ŻALU.

#### Akt Wiary.

Wierzę, o Boże mój! żeś Ty jest we trzech Osobach: Bóg Ojciec, Bóg Syn i Bóg Duch Ś., któryś nas stworzył dla chwały swojej. Wierze, że druga Osoba Trójcy Przenajświetszéj, to jest Syn Boży, stał się człowiekiem dla zbawienia naszego, za nas cierpiał, umarł i zmartwychwstał, z którego zasługi mamy niebo i wszystkie łaski do zbawienia i pojednania się z Toba, Boże nasz. Wierze, iż kochajacym Ciebie, najsprawiedliwszy Boże! dajesz chwałę wieczna, a za grzech śmiertelny wieczném piekłem karzesz. Wierze, iż w Kościele św. jest siedm Sakramentów, przez które człowiek łaskę i zbawienie otrzymuje. Wierze, iż przez św. Sakrament pokuty, odpuszczasz Boże mój! grzéchy szczérze pokutującym, przez zasługi Jezusa Chrystusa Pana naszego, które w tym Sakramencie zostawić raczyłeś. Wierze, iż w Przenajświetszym Sakramencie jest prawdziwe Cialo i krew Pana naszego Jezusa Chrystusa. Wierze nakoniec we wszystko, co Kościół św. wierzy i do wierzenia podaje; a to dlatego wierze, żeś Ty sam, Boże, wszystko objawił, któryś jest najwyższa Madrościa i Dobrocia dla nas nieskończona.

#### Akt Nadziei.

Pragnę Ciebie, Boże mój! oglądać przez całą wieczność w niebie, albowiem Tyś jest mojém nieskończoném dobrém. Mam nadzieję w nieskończoném miłosierdziu Twojém, że mi odpuścisz grzéchy, dasz potrzebne łaski i niebo pośmierci, dla zasług Zbawiciela mojego Jezusa Chrystusa, przy moich także dobrych uczynkach, o które za pomocą Jezusa Chrystusa chcę się starać: albowiem to obiecałeś Ty sam, któryś jest nieskończenie wiernym w obietnicy. Najłaskawszy, najmiłosierniejszy, Wszechmogący! wspiéraj nas, stworzenia Twoje.

#### Akt Miłości.

Kocham Ciebie, o Boże najlepszy! niepojęta i nieskończona dobroci! kocham Ciebie z całego serca mojego, albowiem Tyś sam w sobie jest prawdziwém dobrem i wszelkiéj miłości najgodniejszym. Kocham także bliżniego, dla Ciebie, Boże mój!

#### Akt żalu.

Boże mój, nieskończona dobroci i jedyna miłości serca mojego! Tylekroć obraziłem Ciebie przez całe życie moje; żałuję tedy z całego serca za wszystkie grzéchy moje, a to dlatego żałuję, żeś Ty, o Boże mój! jest sam w sobie prawdziwém dobrem, a jam Ciebie, nieskończona dobroci, obraził. Pragnę, za pomocą łaski Twojéj, powstać z grzéchów moich, którémi najbardziéj się brzydzę, chcę się z nich spowiadać i z nich w tém życiu wypłacić starać się będę Boże! tylko zmiłuj się nademną grzésznikiem, i dodaj łaski Twojéj świętéj. Amen.\*)

#### Spowiédź powszechna.

Spowiadam się Bogu Wszechmogącemu, błogosławionej Maryi zawsze Pannie, błogosławionemu Michałowi Archaniołowi, błogosławionemu Janowi Chrzeicielowi, Świętym Apostołom Piotrowi i Pawłowi, wszystkim Świętym i Tobie ojcze, żem ciężko zgrzeszył myślą, mową, i uczynkiem. Moja wina (tu bić się w piersi), moja wina, moja bardzo ciężka wina. Dla tego proszę błogosławioną Maryją, zawsze Pannę, błogosławionego Michała Archanioła,

<sup>\*)</sup> Ojciec święty Benedykt XIV. chcąc wszystkich ludzi zachęcić do nabożnego odmawiania tych Aktów, nadał następujące odpusty: 1) odpust zupełny raz na miesiąc, w dniu de wyboru pozostawionym, gdy kto przez miesiąc co dzień zwykł te akty odmawiać nabożnie. Warunek: Spowiédź, komunija święta, modlitwa o zgodę między książętami chrześcijańskiémi o wytępienie herezyi i wywyższenie Kościoła świętego. 2) Odpust zupełny w godzinę smierci (Bened. XIV). 3) 7 lat i 7 kwadragie n. ile razy kto wzbudzi w sobie te akty nabożnie i ze skruszonem sercem (Bened. XIV dekr. do Kongr. odp. dnia 28 stycznia 1756).

błogosławionego Jana Chrzciciela, Świętych Apostołów Piotra i Pawła, Wszystkich Świętych i Ciebie, Ojcze, o modlenie się za mną do Pana Boga naszego. Amen.

Spowiedź powszechną należy odmawiać: 1) Co wieczór przed udaniem się na spoczynek, po uczynionym rachunku sumienia i wzbudzonym serdecznym żalu za grzéchy; 2) przed Asperges w kościele; 3) przede Mszą św., 4) przed przyjęciem Najświętszego Sakramentu.

#### Modlitwa wieczorna

Panie, Boże mój Wszechmogący! wierzę mocno, żeś Ty jest wszędzie obecny, a osobliwszym sposobem w Przenajświętszym Sakramencie. Dziękuję Tobie, żeś mi pozwolił szczęśliwie przeżyć ten dzień; cokolwiek dnia dzisiejszego myśliłem, czyniłem i cierpiałem, to wszystko ofiaruję Tobie na chwałę. Pobłogosław mi, najniegodniejszemu słudze Twemu w czasie téj nocy, pobłogosław przez całe życie moje na tym świecie, błogosław w godzinę śmierci mojéj, pobłogosław i na wieki wieków. Amen.



# I. NAUKA WSTĘPNA.

"Stworzył Bóg człowieka na wyobrażenie swoje".

Gen. 1. 27.

Aby dostrzedz to wyobrażenie, to podobieństwo między Bogiem a człowiekiem zachodzące, zastanowimy się chwilkę nad tém: co to jest Bóg, a co człowiek. Bóg, ile się przekonywamy z objawienia i rozumu, jest Istota najwyższa, poczatku i końca nié mająca, czyli wieczną. Bóg jestto Duch czysty, niemateryalny, z cząstek niezłożony, niepojęty, bo niedający się widziećoczyma ciała, wszystko ogarniający czyli wszędzie obecny. Bóg jest wszechmocny i wszystkie przymioty w najwyższej doskonałości posiadający. A człowiek, pod względem ciała uważany, poczyna się i rodzi jak każde zwiérzę. Biorąc w siebie pożywienie, nadaje wzrost i istnienie ciału. To ciało materyjalne, z rozmaitych cząstek złożone, zepsuciu i śmierci podlega. Po śmierci rozkładaja się czastki ciała: jedne z nich, jakiémi są gazy, ulatniają się w powietrze i wpływaja do składu innych istot żywotnych, drugie zamieniaja sie w próchno i zostaja w ziemi. Gdzież tu podobieństwo między Bogiem a człowiekiem? Czyliż więc Pismo święte rozmija się z prawdą? Nie, bracia katolicy! jest w nas duch, czyli dusza niemateryjalna, i lubo ma początek, bo stworzona od Boga, lecz nie mająca końca, również jak Bóg, duchowa istota i nieśmiertelna. Uczujemy w sobie tę duszę, tylko z pilną uwagą zastanówmy się nad sobą. Czém jest we mnie to przeświadczenie o bycie moim własnym, o tém to Ja i o bycie innych istot na świecie? Jaka to jest we mnie siła, nazwana rozumem, przez który poznaję rozmaite przedmioty na świecie, kombinuje one między sobą, upatruję między niémi podobieństwa i różnice. rozciagam nad niémi władze i panowanie, i je na korzyść swoję obracam? Za pomoca tego rozumu pojmuje: co jest dobrém, a co złém i moge, według własnego upodobania, jedno lub drugie obiérać. A stąd wykazuje się we mnie wolna wola. O! ona jest wolna! nikt nie jest w stanie zmusić jej do czego, nikt nie w stanie jej krępować, kiedy i sam Bóg nie chciał na nia wkładać więzów. "Błogosławiony maż... który mógł przestapić a nie przestapił, źle uczynić: a nie uczynit" (Ekkl. XXXI.) powiada Pismo św. Liczne dowody téj wolnéj woli znajdujemy we własném przekonaniu, a liczniejsze w historyi mianowicie, pierwszych stuleci Chrześcijaństwa: kiedy prześladowcy wiernych, ani wiezieniem, ani kajdanami i torturami, ani rozpalonémi stosy, ani zadawaniem najokrutniejszémi sposoby śmierci, nié mogli podług swoich zamysłów kierować wola wiernych

wyznawców Jezusa Chrystusa.

Cóż to jest we mnie pamięć? Zdaje się, że w głowie mojej znajduje sie umieszczona niby tablica jaka, niezmierzonéj wielkości, na któréj, jakby niewidzialną reką, zapisuje sie to wszystko, co gdzie widze, słysze, co gdzie czytam, albo sam uczuje, i po upływie czasu, jakby na niej odczytuje w potrzebie. Albo zdaje się, że w mojej głowie jest jakby magazyn jaki obszérny, do którego i własne moje uczucia i wszystko, co pod zmysły podpada, składać moge porzadnie na zasób i w razie potrzeby wydobywać. Myśl człowieka dziwna, niepojęta, cudowna, prawie wszechmocna. Pozwólmy na chwile wolnego jej biegu, a w oka mgnieniu, przeleciawszy znaczną odległość i jakby nas z sobą uniósłszy, znalazła sie wśród jakiego miasta, zdaje się nam że przechodzimy ulice, napotykamy różne osoby, przypatrujemy sie gmachom światyń, pałaców i t. d. Myśl człowieka w króciuchnéj chwili przelatuje krańce świata; nie dosyć jej ziemi, jeszcze się unosi w nadpowietrzne krainy, w przybytek samego Boga, zajmuje się duchami niebieskiémi, podziwia Majestat Przedwiecznego. Ta jeszcze myśl tworzy niekiedy z rozmaitych jedności całość dziwną, niekiedy sama sobie dostarczając materyjałów, maluje różne obrazy, czasem tak fantastyczne, jakich w przyrodzeniu nie ma

Takie działanie myśli nazywamy imaginacyją, czyli wyobraźnią. Nadto odkrywam w sobie jakby sądownictwo jakie, które wszystkie moje czyny, mowy, uczucia, a nawet myśli same rozbiéra, ocenia, te i owe pochwala, i mnie za one nagradza, darząc jakąś niewymowną uciechą, spokojem i słodyczą; inne zaś czyny, mowy, uczucia i myśli nagania, mnie za nie strofuje i karze, sprawiając we mnie jakiś niesmak, przestrach, niezadowolenie z samego siebie, a czasem okropne zgryzoty i rozpacz; tym sposobem domierza świętéj sprawiedliwości. To sądownietwo nazywamy sumieniem.

Czémże są rozum, wolna wola, dzielna pamięć, myśl i sumienie, czego w zwiérzetach nie dostrzegamy? czém sa te duchowe, niepojete i prawie cudowne władze, jeżeli nie własnościami, przymiotami duszy człowieka? Jakiż więc człowiek, mający zdrowy, nieskażony rozsądek, umiejący myśléć i zastanawiać się nad sobą, nie uczuje w sobie duszy, téj to istoty prawdziwie Boskiéj? jakiż człowiek, umiejący myśleć nie zauważy, że skoro ciało materyjalne, zwiérzece, jako się wyżej mówiło, po utracie życia nie obraca się w nicość, to tém bardziej dusza, istota duchowa, to tchnienie Boskie, jest nieśmiertelna? Potrzebaż jeszcze przez filozoficzne rozprawy dowodzić tego, co każdy człowiek myślący, nie zepsuty, nie zezwierzeciały czuje, co nam podało Objawienie, czego dowiodło dzielo zbawienia i poświęcenie się, przez wszystkie wieki Chrześcijaństwa przeszło 12,000,000 meczenników; nakoniec, czego nas uczy powszechna wiara, poczawszy od samych pogan; bo inaczej, cóżby u nich oznaczały miejsca podziemne i pola Elizejskie, dla dusz po śmierci przeznaczone? A więc pod względem duszy jesteśmy obrazem i podobieństwem Boga. I ciało człowiecze, z siebie materyjalne, zwiérzęce, przez Jezusa Chrystusa, przez tego to Boga-człowieka podniesioném zostało do nader wielkiej godności, do zaszczytnego przeznaezenia. Bo dopóki ciało żyje, podług nauki wiary świętej jest Kościołem, przybytkiem Ducha Św., a lubo później umiéra i w proch się rozsypuje, jednak, po skończeniu świata, trąba Archanioła na rozkaz Boży, głosem swoim skupi jego cząstki, ożywi one, i zmartwychwstaniemy, na wzór Jesusa Chrystusa. Jak więc dla dusz wiernych, świętobliwych Chrześcijan, tak również po sądnym dniu i dla ich ciał, w królestwie niebieskiém przez Zbawiciela jest przygotowane wieczne mieszkanie. A tak cały człowiek z duszą i ciałem jest obrazem, jest podobieństwem Bogaczłowieka Jezusa Chrystusa, bo Jego przysposobionymi

jesteśmy braćmi.

O człowiecze! poznaj w sobie godność człowieka, poznaj swój wielki cel, swoje wspaniałe przeznaczenie, na jakie od Boga jesteś stworzony, Człowiecze! obrazie Boga! uczuj w sobie życie duchowe, to życie, które właściwie nazwać się może życiem: bo cielesne życie w swojéj kolei uważane, w każdéj chwili niepewne, z siebie burzliwe, zapełnione przeciwnościami, niedostatkiem, czczościa, niekiedy zgryzota i różnémi cierpieniami, to życie krótko-trwałe.

czyliż nie jest właściwie przeciagłościa śmierci?

Przeświadcz się człowiecze! ty królu całéj przyrody, ty ozdobo, korono dzieł Boskich na ziemi! ty ostatnie ogniwo łańcucha stworzenia, łaczące ziemię z niebem; przeświadcz się powiadam, że ziemia, ten padół płaczu, nie jest dla ciebie, tak jak dla zwiérzat, celem, czyli końcem jedynym, od Stwórcy przeznaczonym. Przejmij się szlachetną, święta duma, pamiętając, że nie tu, natym poziomie, ojczyzna twoja; że tu przechodniem, wedrowcem tylko jesteś; lecz ojczyzna tam, w górnéj krainie, przez Jezusa Chrystusa przygotowana, zapewniona, na Ionie Boga Ojca, Stwórcy Twojego. Gdzie Jezus, Głowa nasza, tam i dla nas, członków Jego, wieczny pobyt: tam wiec cała dażność twoja, człowiecze, powinna być skierowana, tam bezustannie tesknić powinieneś, jak czuły i przywiązany syn teskni do domu dobrego ojca swojego, przez długi czas będąc oddalonym. Tam, powiadam, ciagle tesknić powinieneś, odzywając się z królem Dawidem: "Jak mile przybytki Twoje, Panie Zastępów! żąda i ustaje dusza moja do pałaców Pańskich; serce moje i ciało moje rczweseli się w Bogu żywym" (Ps. LXXX. 2-3). Człowiecze! ze względu na duszę twoje, ze względu na przeznaczenie twoje, jesteś podobieństwem, jesteś obrazem Boga-człowieka; lecz pamiętaj, że ten obraz w tobie jeszcze nie wykończony; jest jeszcze pierwszym zarysem, na wierną kopiją Boga-człowieka, Jezusa Chrystusa. Wykończenie tego obrazu tobie samemu Stwórca poruczył! Dostarcza On tobie do téj

pracy aż nadto materyjałów przez Pismo święte i Kościół, Jezusa Chrystusa za wzór wystawia i pomoc swoję przyrzeka wzywającemu. Pracuj szczérze, bo za tę pracę nagroda przeznaczona jest niebo, jest sam Bóg. Pamiętaj, że od szczérego zajęcia się tą pracą, lub jéj zaniedbania, wieczny los twój zawisł. Tém wykończeniem w człowieku obrazu Jezusa Chrystusa, jest doskonalenie władz duszy. Powinien człowiek nauka: mianowicie religijna, oświecać swój rozum, na oświeconym rozumie gruntować wiarę. Wolę czyli chcenie wyrabiać człowiek w sobie powinien, aby ona była podobna do woli Jezusa Chrystusa; pamięć zbogacać madrémi zdaniami, prawdami niebieskiémi, wzorami pożycia na ziemi Jezusa Chrystusa i Świętych Pańskich. Te zdania, te prawdy i te wzory często w pamięci odnawiać i podług nich postępowanie swoje urządzać, ustawicznie przywodząc na pamięć koniec albo cel, do którego jest stworzony, i do którego rozmaitémi drogami ma zmierzać. Człowiek myśli swoje utrzymywać zawsze powinien pod ścisłą strażą rozumu i wiary, miéć nad niémi pilny dozór, aby się nie błąkały po bezdrożach występku i tam nie nosiły ze soba woli; lecz aby, chociaż w rozmaitych kierunkach, zwracały się jednak zawsze do Boga i do przeznaczenia ludzkiego. Głosu sumienia nie przytłumiać, ale raczéj być nań czułym, i w każdéj żądzy, w każdém postepowaniu radzić się go: co on gani, porzucić, co pochwala, iść za tém.

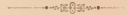
Oto ogólne uwagi czyli, sposoby do wykończenia w sobie obrazu Boga, czyli właściwie mówiąc, do chrześcijańskiego udoskonalenia siebie, a tém samém do istotnego uszczęśliwienia. Mamy te sposoby doskonalenia siebie podane w zwyczajnym Paciérzu, w Składzie Apostolskim, w przykazaniach Bożych i Kościelnych, w Świętych Sakramentach i w innych przepisach Religii świętój. W nich wszystko się zawiéra: w co wierzyć, czego pragnąć, co czynić, a czego zaniechać nam należy, dla dojścia do przeznaczenia naszego. Ażeby każdy mógł ich się nauczyć i je zapamiętać, są bardzo krótkie, zwięzłe i treściwe. Aby je z gruntu wyrozumićć, potrzeba rozwinąć, rozsnuć i objaśnić, by we wszystkich wypadkach i okolicznościach życia znaléżć w nich prawidło postępowania. Zatém wykład

Paciérza, Składu Apostolskiego, Przykazań Bożych, Kościelnych, Świętych Sakramentów i innych przepisów Religii świętej, będzie przedmiotem następnych nauk moich. A że wyrozumienie prawd Boskich, we wspomnionych składach zawartych, będzie niepodobne i usilność nasza w udoskonaleniu siebie daremna bez pomocy Boga, jak nas uczy Zbawca, mówiąc: "Beze mnie nic uczynić nié możecie" (Św. Jan. XV. 5); modlitwa zatém jest koniecznie przytém potrzebna. Od modlitwy wiec, albo raczéj od znaku Krzyża świetego, mam rozpoczać, za pomoca Boga. nauki moje, na które, bracia Katolicy! chciejcie zgromadzać się licznie i pilna zwracać uwagę. O jak ważne dla was wykładać się mają nauki! Gdybym powiedział, że mam objawić pewne sposoby, jak ľudzie nieuczeni przez krótki przeciąg czasu moga nabyć obszérnych wiadomości, ubodzy wielkich dostatków, jak inni godności, sławy i wielkiego znaczenia u świata dorobić się rychło moga; gdybym zapewnił, że tu odkrywać się będą sekrety, jak na lat kilkaset przedłużyć życie doczesne, jak słabi, kalécy, odzyskać wkrótce moga zupełne zdrowie; a jeszcze gdybym miał moc zapewniania, że zachowując moje uwagi, niezawodnie tego dostąpić można; o! jakże wielkie tłumy ludu, rozmaitego stanu, płci i wieku okoliłyby mnie dla słuchania; z jakiém zajęciem się, z jaka pilnościa i uwaga nadstawialiby ludzie uszu, z jakaż chciwościa chwytaliby wyrazy moje i staraliby się zachować je w żywéj pamięci; z jakaby usilnościa podanych przeze mnie środków użyli w praktyce, dla doznania skutków! Bracia Katolicy! ja w naukach moich daleko ważniejsze rzeczy, aniżeli wyżej wspomnione, mam wam opowiadać. Mam wam głosić prawdy niebieskie, madrość Boża; mam opowiadać nauki, przed którémi wszelka nauka światowa, jak wyraża Pismo święte: "jest głupstwem". Mam wam podać sposoby, jak możecie dorobić się największych bogactw, niezliczonych skarbów, jakiémi są: Niebo, sam Bóg! jak możecie dojść do najwyższych godności, sławy i znaczenia, bo jakim sposobem zaliczyć się macie w poczet Świętych Pańskich, w poczet niebieskich duchów. Tu usłyszycie o środkach do zostania nieśmiertelnymi na wieczność szcześliwa. Słabi, schorzali, konający na duszy! garnijcie się do mnie, lubom

podobny wam grzésznik, lubom sam słaby, ale dla was jestem lekarzem, niebios posłannikiem; słuchajcie mnie z pilną uwagą, bo podawać wam będę skuteczne środki, do pozbycia się słabości waszych, do odzyskania zdrowia duszy, do zwalenia z siebie ciążącego brzemienia grzéchów, do zniszczenia wyroku wiecznego potępienia, jaki już może na nas wydany, do zawarcia przed wami piekła, do

otworzenia bramy niebios.

Wskróś przejęty wielkościa przedmiotów, w naukach mających się wam wykładać zawartych, czuję niezdolność moje, czuję niegodność do głoszenia tych prawd niebieskich, prawd Boskich. Truchleję z bojaźni, gdy przypominam sobie, co niegdyś Bóg wyrzekł przez usta Króla Proroka do grzésznika: "Czemu ty opowiadasz sprawiedliwości moje i bierzesz testament mój w usta twoje?" Dlatego bijac się w piersi, żebrzę miłosierdzia Twojego, o dobry Boże! wzywam Ciebie, Duchu święty! zstap, oczyść serce i usta moje, któryś przez Anioła oczyścił usta Izajasza, Proroka ognistym kamykiem, ażebym godnie i dostatecznie ogłosił prawdy Twoje. Duchu Święty Boże! Ty podaj mnie myśli swoje, dostarcz wyrazów, dokładnie malujących te myśli, a w słuchaczach moich wzbudź zbawienna ciekawość, otwórz oczy ich dusz na ujrzenie prawd odwiecznych, prawd zbawiennych, wzbudź w nich łaknienie tego chleba słowa Bożego. Ty sam, przez niegodne pośrednictwo moje, racz ich zasilić tym chlebem. Prosimy Čię o to przez Jezusa Chrystusa, Pana naszego, przez przyczyne Najświętszéj Maryi Panny. Amen.



## NAUKA II.

# O znaku Krzyża świętego.

Idąc tedy nauczajcie wszystkie narody, chrzcząc je w Imię Ojca i Syna i Ducha świętego.

Św. Mat. XXVIII, 19.

Taki dał, między innémi, rozkaz Jezus Chrystus Apostołom, i ci na ten rozkaz rozeszli się po całym świecie: nauczali, chrzeili narody, odpuszczali im grzéchy, léczyli i inne udzielali łaski wiernym Boga, w imię Trójcy przenajświętszéj, wyszczególniając osoby. I dzisiaj Kościół święty, czy to sprawuje przez Kapłanów święte Sakramenta, czy głosi nauki zbawienia, czy udziela Bożego błogosła wieństwa, wszystko to podobnież czyni, z podania Apostolskiego, w Imię Trójcy przenajświętszéj, wyrażając ją przez wy-

szczególnienie osób w znaku Krzyża świętego.

Wyrażenie na sobie tego świętego znaku zbawienia naszego, czyli, jak mówimy, żegnanie się, już było rozpowszehnione pomiędzy wiernymi w drugiém stuleciu Chrześcijaństwa. Posłuchajmy jak o tém poświadcza Tertulijan, znakomity pisarz Kościoła świętego owych czasów, w księdze swojej pod tytułem: O wieńcu żołnierza Chrystusowego: "Czyli podróż przedsiębierzem, czyli z domu wychodzim lub téż do niego wchodzim, czyli się odziewamy lub téż rozdziewamy, czyli się umywamy albo téż do stołu siadamy, zapalamy świecę, kładziem się lub téż wstawamy, albo téż cokolwiek innego przedsiębierzem czynić, zawsze robim znak na naszém czole". Nie wątpię, że wszyscy bracia Katolicy mnie słuchający, żegnać się umiécie. Wiécie, że naprzód dotykając się prawą ręką czoła, mówić należy: w Imię Ojca, potém, dotykając się żywota, czyli

kładąc rękę niżej piersi, mówić: i Syna, dotykając zaś ramienia lewego: i Ducha, nakoniec z lewego ramienia przenosząc rękę i kładąc ją na prawe, potrzeba mówić: Świętego. Amen. Umiécie wszyscy dopełnić tego świętego czynu, ale czy wszyscy rozumiécie dobrze jego znaczenie, jego ważność, czy dopełnienie jego wzbudza w was te święte uczucia, jakie wzbudzać powinno?... O, watpie o tém, kiedy widać, jak jedni Chrześcijanie udając się na spoczynek i wstając ze snu, przystępując do posiłku i odchodząc od stołu, nawet przyszedłszy do Kościoła, bynajmniéj się nie żegnają; kiedy inni znowu prędko machają ręką około twarzy, nie czyniąc żadnego znaku, tak, iż zdaja się opędzać muchy od nosa. Czyliż stąd nie oczywisty wniosek, że tacy chrześcijanie katolicy żadnego nié mają wyobrażenia o znaczeniu żegnania się? Dlatego, przy pomocy Boga, postanowiłem w téj nauce objaśnić je

pokrótce. Posłuchajcie z pilną uwagą.

Dotykając prawa reką czoła, kiedy mówimy w Imie Ojca, przez to wyrażamy: że jako głowa nasza jest najpiérwszym członkiem ciała, tak Bóg Ojciec jest piérwszą osoba Trójcy przenajświętszéj, jest początkiem wszystkiego. Spuszczeniem reki z góry i dotykaniem nia żywota przy wymówieniu: i Syna, powinniśmy sobie przypomniéć: że Jezus Chrystus, prawdziwy syn Boży, równy w Bóstwie swojemu Ojcu, ta druga Osoba Trójcy przenajświętszéj, zstapił z Nieba, z tronu chwały, do żywota swojego stworzenia Najświętszej Maryi Panny, tam ukształcił swoje, podobne naszym ciało, stał się człowiekiem podległym zwyczajnéj nędzy ludzkiéj, aby się zbliżył do człowieka, nauczył go znajomości Boga i Jego świętej woli, aby z siebie dał wzór życia, nakoniec, aby przez dobrowolne oddanie się na okrutne męki i haniebna śmierć krzyżowa przygotował nam szczęście wieczne w niebie. Gdy dotykamy ramienia lewego, mówiąc: i Ducha, wyrażamy że człowiek, przed spełnieniem się ofiary krzyża, zostawał po lewicy, na miejscu, jak Ewangielija święta powiada, wyznaczoném dla kozłów, czyli na miejscu wiecznego potepienia; przenosząc zaś rękę z lewego ramienia na prawe i wvmawiając: Świętego, wymieniamy trzecią Osobę Trójcy Przenajśw. i razem dopełniamy znaku krzyża, a to nam przy-

wodzić na pamięć powinno, że przez śmierć krzyżowa Jezusa Chrystusa, za zdziałaniem także Ducha świętego, został przeniesiony człowiek z lewéj strony na prawa, na miejsce przeznaczone owieczkom Jezusa Chrysusa, czyli na miejsce wybranych Boga. Ofiara bowiem krzyżowa pojednała człowieka z Bogiem, powróciła go do łaski Jego i odzyskała mu prawo ntracone do dziedzictwa królestwa niebieskiego. Oto jak wielkie, święte i zbawienne znaczenie ma żegnanie się. Jakaż więc to naganna płochość, jak wielkie niedbalstwo i wykroczenie, zaniedbywać tego czynu świetego, zdolnego obudzić w nas wiarę, wdzięczność, wzajemną miłość ku Zbawcy i wielką w Nim ufność, zdolnego do podniesienia ducha naszego ku Bogu, zdolnego wlać w serca nasze najwyższą pociechę; jak wielka, powiadam, płochość zaniedbywać tego czynu, albo dopelniać go bez żadnej uwagi, jakby w sposób szyderczy, bez żadnej myśli i zastanowienia.

Inny jeszcze, prócz objaśnionego żegnania się, jest zwyczaj w Chrześcijaństwie wyrażania na sobie znaku krzyża świętego: widzicie to w obrzędach Mszy świętej. Kapłani razem ze służącémi, przed zaczęciem Ewangielii świętéj, wielkim palcem prawéj reki robia znak krzyża na czołach swoich, na ustach i piersiach, co i każdy Chrześcijanin, sluchający Mszy świętej, czynie powinien, i jak i niektórzy pobożni, przy wejściu do kościoła, umoczywszy palec w wodzie święconej, czynia. Ta czynność także od początków Chrześcijaństwa poczatek bioraca, również wielkiego jest znaczenia. Robimy znak krzyża świętego na czole, aby ono, uzbrojone znamieniem krzyża, nie wstydziło się Ewangielii Boskiéj, aby się nie wstydziło wiary swojej, aby dla jej obrony był gotów człowiek nastawić czoło swoje przed nieprzyjaciółmi. Robimy znak krzyża świętego na czole, aby się zdumiéwał nasz rozum nad dobrocią i miłosierdziem ukrzyżowanego Boga człowieka ku ludziom, aby myśli nasze czesto się zajmowały ta Jego dobrocia i miłosierdziem, nie znajdując w innych przedmiotach równego zadowolenia. Robimy ten znak na ustach, aby te miały upodobanie często wysławiać dobroć i milosierdzie ukrzyżowanego Bo ga-człowieka. Robimy na piersiach, aby serca nasze, przejete wspomnieniem przebitego serca Jezusa Chrystusa na krzyżu, zdobywało się na wzajemną ku Niemu i ku bliżnim dla Niego miłość. Aby krzyż Pański utkwił w sercach naszych, a tkwiac kierował wszystkiemi ich żądzami, skłonnościami i poruszeniami podług ducha Zbawcy i Pana naszego. O jakże to znamię krzyża świętego powinno być drogocenne dla Chrześcijanina! Jeżeli ludzie światowi szczyca się familijnym herbem, zasłużonym przez ich protoplastę, wyrzynają ten herb na pierścieniach, pieczatkach, malują na domach i pojazdach swoich; czemuż krzyż święty, ten herb chrześcijańskiej czyli Chrystusowej rodziny, cechujący przysposobionych braci Jezusa Chrystusa, dzieci Boga, dziedziców królestwa niebieskiego, czemuż, powiadam, krzyż święty nie ma być chluba, jedynym zaszczytem naszym? Czemuż w téj rzeczy nie czujemy, jak Św. Paweł Apostoł, który się często odzywał: "Nie daj Boże, abym się chlubić miał, jedno w krzyżu Pana naszego Jezusa Chrystusa, przez którego mnie świat jest ukrzyżowany, a ja światu." (Gal. VI. 14.) Jeżeli miéć będziemy żywą wiarę w ukrzyżowanego za nas Boga-człowieka, jeżeli zupełnie pojmiemy znaczenie i moc krzyża świętego, to krzyż ten wzbudzi i umocni w nas wiare w odkupienie; będzie przywodzić na pamieć niepojeta. niewysłowioną miłość Boga ku człowiekowi, która skłoniła Jezusa Chrystusa, iż się dał umęczyć na krzyżu za człowieka; to krzyż ten zapali w nas wzajemna miłość ku Bogu: zapali tak dalece, że i my, jeżliby potrzeba była, dla chwały i miłości Boga, dla dopełnienia woli Jego świetéj, w przepisach religii naszéj wyrażonéj, na wzór meczenników, gotowymi będziemy wszystko wycierpiéć, a nawet śmierć okrutną ponieść. Krzyż święty ożywi w nas nadzieję szczęśliwości wiecznej. Sam bowiem Jezus Chrystus powiada w Ewangielii św.: "Jako Mojżesz na puszczy podwyższył weża, tak téż Syn człowieczy powinien być podwyższony, aby każdy, który weń wierzy, nie zginął, ale miał żywot wieczny." (S. Jan. III. 14-15).

Z miedzi waż ulany i podniesiony wśród puszczy przez Mojżesza na krzyżu, miał własność léczenia od śmiertelnego jadu wężów tych wszystkich żydów, którzy, będąc ukąszonymi, spojrzeli na niego z wiarą w obiecanego Mesyjasza. Chrześcijanie Katolicy! ilekroć waż piekielny, czart, jadem swoim przywiedzie nas do upadku

w grzéch, lub uderzy na nas silną pokusą, ilekroć wypadnie dźwigać nam krzyż smutku i cierpienia, spojrzyjmy na krzyż, gorąco westchnijmy do najmilszego Zbawiciela naszego, wyrażając na sobie znak krzyża świętego, a to odpędzi od nas moc szatana, udzieli pociechę w utrapieniach, pomoc i ulgę w uciskach; nareszcie z niego wyczerpiemy żywot wieczny. Wyrażajmy ochoczo na sobie znak krzyża świętego, na wzór chrześcijan piérwszych stuleci, natychmiast po obudzeniu się ze snu, przed i po przyjęciu posiłku, przed zaczęciem i po skończeniu jakiéjkolwiek czynności, przed udaniem się na spoczynek, słowem wszystko w Imię Trójcy przenajświętszéj, wyrażając Ją znakiem krzyża świętego, poczynajmy i kończmy; a wtenczas wszystkie czynności nasze będą zasługują-

cémi na wieczną u Boga nagrodę.

Chrześcijanie Katolicy! przy Chrzeie świętym i przyjmowaniu innych Sakramentów, przy różnych błogosławieństwach Matki naszéj, Kościoła świętego, nam udzielanych i przez żegnanie się, tylekroć uznamionowani krzyżem świętym, zakochajmy się w tém godle zbawienia naszego, żyjmy tylko dla Boga i dostapienia wiecznéj szcześliwości. znośmy bez szemrania krzyże rozmaitych umartwień, rozmaitych cierpień, pamietajac, że one sa jakby w puściznie na tym padole płaczu, zostawione przez Jezusa Chrystusa dla wiernych jego wyznawców, albowiem On sam powiada: "Wy będziecie płakać i narzekać, a świat się będzie weselil: a wy się smucić będziecie: ale smutek wasz w radość się obróci". (Ś. Jan XVI. 20). "Na świecie ucisk miéć będziecie: ale ufajcie, Jamci zwyciężył świat". (Św. Jan XVI. 33). Pamiętajmy, że świat jest nieprzyjacielem Jezusa Chr., bo "świat Go nie poznat". (Św. Jan I. 10). Nie oddawajmy więc światu serc naszych, nie jednoczmy się z jego sposobem myślenia, bo i my z nim zaprzemy się znajomości ukrzyżowanego Jezusa Chrystusa Pana naszego; ale raczéj gardźmy światem, czując i odzywając się ze św. Pawłem Apostołem: "mnie świat jest ukrzyżowany, a ja światu". Powtarzam, bracia Katolicy! chlubmy się w krzyżu, przynajmniej tak, jak się chlubią ludzie światowi z herbów rodzin swoich. Niechaj jedyna ozdoba mieszkań naszych bedzie krzyż świety; nośmy go

na piersiach, stawiajmy na publicznych miejscach, a nadewszystko zachowujmy w sercu i duszy naszéj, okazujmy dlań i powierzchownie najwyższe uszanowanie. A wy, ludzie światowi, zmysłowi, którzy macie upodobanie ozdabiać ściany domów swoich płochémi, a nawet gorszącemi obrazami, upamietajcie się; strąćcie te szatańskie sieci w ogień, a na ich miejsce zawieście krzyż Pański: niechaj każdy, wszedłszy do waszego domu, pozna, żeś ie Jego czciciele, żeście Chrześcijanie; a ten widok często wpadając w oczy wasze, może trafi kiedyś i do serc i tam przywróci zepsuty porządek i zakłócony spokój. Nie wstydźmy się, bracia katolicy! krzyża, krwią Boga-człowieka do ostatniéj kropli za nas wylaną poświęconego! O! dałby to Bóg! aby każdy uczuł w téj chwili i z obfitości serca zawołał z Apostolem: "Nie daj, Boże, abym miał się chlubić, jedno w krzyżu Pana naszego Jezusa Chrystusa, przez którego mnie świat jest ukrzyżowany, a ja światu". Amen.



# NAUKA III. • modlitwie w ogólności.

"Czujcie i módlcie się, abyście "nie wpadli w pokusę". Św. Mat. XXVI. 41.

Jezus Chrystus, po ostatniej Wieczerzy, udał się na górę Oliwną z trzema ulubionymi uczniami swoimi; tych zostawiwszy w pewnéj odległości, sam poszedł na osobność. Tam, jako Bóg, widział tuż mającą nastąpić swoję okrutną mękę i sromotną śmierć krzyżową; a tego widoku, jako człowiek, nié mógł zniéść bez trwogi, głębokiego smutku i boleści. W tém srogiém utrapieniu uciekał się do Ojca niebieskiego przez gorącą modlitwę. Będąc niespokojnym, przychodził do uczniów drzémiących i powiadał im: "Czujcie i módlcie się, abyście nie wpadli w pokusę". O zaiste! ogromna pokusa miała na nich wkrótce uderzyć, tuż bowiem przychodziło im widziéć Mistrza swojego w mocy

złoczyńców, skrępowanego, zelżonego i umeczonego. Tu im potrzebna była silna pomoc z niebios, jako nader słabym, przed odebraniem Ducha świętego, ażeby nie watpili o Bóstwie Jezusa Chrystusa, gdyby nie utracili swojéj w Nim nadziei, swojéj ufności, jaka pokładali, ażeby nareszcie nie odstapili Jego Osoby i sprawy; dlatego, przed ta stanowcza chwila, słowem i przykładem zalecił im Boski Nauczyciel modlitwe. Prócz tego, na wielu miejscach starego i nowego Testamentu znajdujemy liczne przykazania i przykłady modlitwy. Czémże sa psalmy Dawida, jeżeli nie najwznioślejszą, najwyborniejszą modlitwa? Nietylko Pismo świete, czyli Objawienie Boże wykazuje potrzebe modlitwy: lecz jeżeli człowiek wierzy w bytność Boga. wierzy, że On rządzi światem, jeżeli czuje w sobie życie duchowe i poznaje w sobie niedostatki i slabości, albo raczéj jeżeli zdrowo myśléć i sądzić umié; to i w swojej duszy odkryje potrzebę modlitwy. Jakiż bowiem prawy człowiek, rozważając liczne, wspaniałe, cudowne i dobroczynne dzieła Stwórcy, odkrywając w nich wszechmocność i madrość Jego, pojmując z dzieła Stworzenia, a mianowicie z dzieła Odkupienia, co uczynił dla rodu ludz-kiego, nie wyda głosu uwielbienia Boga i dziękczynienia Jemu? Kiedy człowiek zostaje w niedostatku i nedzy, a nigdzie pomocy znaléżć nié może, kiedy niewinnego złość ludzka prześladuje i gnębi, a sprawiedliwości nigdzie wyblagać nié może, kiedy choroba nieuléczona przyciśnie, lub jakiekolwiek dotknie go wielkie nieszczeście; gdzież szukać pociechy i ulgi, jeżeli nie przez modlitwe w Bogu?

Cóż to jest modlitwa? Według nauki Kościoła świętego, modlitwa jest podniesieniem duszy albo umysłu do Boga. Modlitwa, jakby ów ognisty oblok, na którym do nieba został uniesiony wielki prorok Elijasz, porywa i unosi duszę człowieka na łono niebieskiego Ojca, łączy i jednoczy człowieka z Bogiem. Modlitwa jestto rozmowa z Bogiem. Jest ona jedném z najskuteczniejszych lekarstwem, jedynym balsamem na rany duszy. Jest ona jakby rosą niebieską, która duszę, jak roślinę, od słonecznego skwaru omdlałą, usychającą, dzielnie pokrzepia i ożywia. Modlitwa nakoniec jest jakby drabina Jakóbowa, jednym końcem oparta o ziemie, drugim o niebo, po któréj wstę-

pują tam nasze troski, biédy i niedostatki, a zstępują do nas: nadzieja, pociecha i pomoc. Konieczną więc jest potrzebą modlitwa dla człowieka, bo jest zasiłkiem ducha jego; dlatego i Zbawca nasz nakazuje modlitwę ciągłą, mówiąc: "Bez ustanku módlcie się". Może tu odezwać się niejeden: rozmaite zatrudnienia tego nam nie dozwalają. Te wasze zatrudnienia poświęćcie zbawienną intencyją czyli krótką modlitwą, ofiarujcie one na cześć i chwałę Boga, dopełniajcie obowiązków stanu, jako woli Stwórcy, a wtenczas i one staną się niejako samą modlitwą. Tak nas nauczaśw. Paweł, Apostoł: "Czy jécie, czy pijecie, albo cokolwiek czynicie, wszystko na chwałę Boga czyńcie".

Lubo modlitwę zaleca nam Bóg, lubo potrzebę jéj wykazuje sama przyroda ludzka: lecz sama modlitwa bez wiary i dobrych uczynków nie zbawi człowieka, jest niepożyteczną. Sam Jezus Chrystus powiada: "Nie każdy, który mówi: Panie, Panie! wnijdzie do królestwa niebieskiego, ale który czyni wolę Ojca mego, który jest w niebiesiech, ten wnijdzie do królestwa niebieskiego." (Św. Mat. VII. 21). Modlitwa więc sama jedna nie zbawi człowieka, lecz wyjednywa środki do zbawienia, wyjednywa wiarę i dobre uczynki, wyjednywa miłosierdzie Boże i odpuszczenie grzéchów, zatém i sama jest jednym z najdzielniejszych środków do zbawienia.

Człowiek nielubiący modlić się, nieprzyjazny modlitwie, to zepsuty, to nie człowiek, to bezrozumna istota, bo nie czuje w sobie duszy, nie czuje w sobie duchowego życia, bez serca, bez czucia — to martwe stworzenie. kamień twardy i zimny, — to niedowiarek, to ateusz praktyczny, czynem zaprzeczający bytności Boga. Mówiąc: Wierzę w Boga, kłamie, skoro dusza jego nigdy nie unosi się do Boga przez modlitwę. To nieszczęsna istota, prawdziwie godna litości i opłakania, bo w smutku i cierpieniach, a mianowicie na śmiertelnéj pościeli zostając, nigdzie nie znajdzie pociechy i ulgi, skoro jéj nie szuka w modlitwie.

Jak się dzieli modlitwa? Na wewnętrzną i zewnętrzną, czyli: myślną i słowną. Rozmyślać o Bogu, o Jego dziełach, przezto podziwiać, rozważać dobrodziejstwa Boskie, jakie wylał i wyléwa na człowieka i za te czuć wdzięczność; zastanawiać się nad dobrocią i miłosierdziem Jego; a przez

to pobudzać się do miłości i ufności ku Niemu; przywodzić sobie na pamieć swoje wykroczenia i słabości, a razem sprawiedliwość Boska, stad przejać się bojaźnia Boża i korzyć się przed Jego Majestatem; przekładać myśla Bogu potrzeby swoje; rozwijać myśla jakiekolwiek prawdy zbawienne, jestto odprawiać modlitwę wewnętrzną, czyli jak mówimy z łacińskiego: medytacyja, co znaczy rozmyślanie. — I taki sposób modlenia się w duchu stanowi istote modlitwy. Bo sam Jezus Chrystus powiedział: "Duch ci jest Bóg, a ci, którzy Go chwala, powinni Go chwalić w duchu i w prawdzie." (Św. Jan IV. 24.) Ale potrzeba, żeby do téj modlitwy wnętrznéj czyli myślnéj łaczyła się zewnętrzna czyli słowna: wypada to z samego przyrodzenia człowieka. 1-ód: Ponieważ człowiek złożony z duszy i ciała, zatém dusza i ciałem powinien Boga chwalić i do Niego sie udawać w swoich potrzebach. Po 2-re: Ponieważ dusza tak ściśle jest połączona z ciałem, iż z nim stanowi nierozdzielna jedność, dopóki człowiek żyje; zatém być nié może, aby uczucia duszy, mianowicie gdy sa silne, nie wyléwały się na zewnątrz, czyli aby się nie odbijały przez ruchy ciała; dlatego Pismo świete powiada: "z obfitości serca usta mówia." Patrzcie, przez odmawianie modlitw, śpiewanie pieśni pobożnych, dusza nasza przejmuje sie pobożnémi uczuciami i unosi się do Boga; zarazem daje sie zbawienny przykład obecnym. Jezus Chrystus i święci Pańscy, tak starego jako i nowego Testamentu, jak czytamy w Piśmie świętém i Żywotach Świętych, z modlitwą myślna łaczyli razem i słowną. Modlitwa zaś słowna, nie łacząca się z myślną, nié może nawet nazwać się modlitwą. I tak: odmawiać paciérz, śpiewać pieśni świete, a do wyrażonych tam myśli nie łaczyć uczuć swojego serca, powtarzać wyrazy jakiéj modlitwy prędko, bez zastanowienia, bez uwagi, jestto być sroka gadająca, jestto być szpakiem, śpiewającym nauczone arje, jest to być bebnem lub innym instrumentem jakim, wydającym głosy bez myśli, bez czucia, a tém samém bez żadnego znaczenia. "Bóg jest badaczem serca" uczy Pismo święte, zatém nie na wyrazy, ale raczéj na skłonność woli, na uczucia serca ludzkiego Bóg zwraca uwagę swoję; dlatego Jezus Chrystus wyrzucał niegdyś Faryzeuszom zły modlenia się ich

sposób: "Hipokryci, dobrze o was prorokował Izajasz, mówiąc: ten lud ustami mnie chwali, a serce jego dalekie jest ode mnie." (Św. Mat. XV. 7—8). Taka modlitwa jest niejako szyderstwem z Boga, jest obrazą Jego, jest grzéchem.

Jakie są przymioty modlitwy? Przymioty modlitwy sa następujące: 1ód: Modlitwa powinna być święta, czyli godna Boga. Po 2-re: Pokorna. Po 3-cie: Połaczona z ufnościa w Boga. Po 4-te: Wytrwała. Po 5-e: Zgadzająca się z wolą Boga. Po 6 te: Połączona ze współdziałaniem naszém. Po 7-e nakoniec: odprawowana w Imię Jezusa Chrystusa. Ma być: a) Święta czyli godna Boga, znaczy, iż o to tylko prosić Go powinnismy, co jest zgodném ze świętością Jego, co może nas uświątobliwić, czyli posłużyć do naszego zbawienia. Modlitwy, nić mającéj tego przymiotu, niedorzecznéj, płochéj, znajdujemy przykład w Ewangielii św., gdzie matka dwóch synów Zebedeuszowych, powodowana próżnością, prosiła Jezusa Chrystusa, ażeby z nich jednego posadził po prawicy, drugiego po lewicy swojéj w królestwie swojém; na co jéj odpowiedział Jezus Chrystus: "Nie wiécie, o co prosicie." b) Pokorna. Uznamy potrzebę pokory w modlitwie, kiedy się zastanowimy, z jednéj strony: nad wielkościa i wspaniałościa Majestatu Boskiego, który to Majestat, jak Kościół Św. we Mszy S. wyraża, czczą Aniołowie, przed którym na twarz padają państwa, drżą mocy niebieskie; kiedy, z drugiéj: zastanowimy się nad nasza słabościa i ułomnościa, że sami z siebie nie dobrego uczynić nié możemy, będziemy musieli, w czasie modlitwy stawić siebie w położeniu ubogiego, kołatającego u drzwi bogacza dla wyżebrania koniecznych potrzeb do utrzymania życia. Koniecznie potrzebna pokora w modlitwie, bo i w Piśmie św. czytamy, że "Bóg się sprzeciwia pysznym, a pokornym daje łaskę." I w jednéj przypowieści Jezusa Chrystusa powiedziano, że modlitwa dumnego Faryzeusza w kościele odrzucona, a pokornego jawnogrzésznika wysłuchana została. c) Modlitwa. skoro jest święta, czyli godna Boga, powinna być połaczona z ufnością, że nam udzieli tego, o co Go prosimy. Sam Jezus Chrystus o tém zapewnia, mówiąc: " Proście a bę dzie wam dano, szukajcie a znajdziecie, kołaczcie a będzie wam otworzono. d) Potrzebna jest w modlitwie wy-

trwałość. Częstokroć się zdarza, że wysłuchanie modłów naszych nie prędko następuje: czyni to Bóg dla doświadczenia wiary i cierpliwości naszéj i wymaga tego po nas, abyśmy raz i drugi przesławszy modły nasze, w celu uproszenia u Niego jakich łask ważnych, nie zaniechali modlitwy, po nieotrzymaniu pożądanego skutku; czytamy bowiem w przypowieści Jezusa Chrystusa: "Kto z was bedzie miał przyjaciela i pójdzie do niego o północy i rzecze mu: przyjacielu, pożycz mi trojga chleba, albowiem przyjaciel mój przyszedl do mnie z drogi, a nié mam co przedeń położyć. A on w domu odpowiedzialby, mówiac: nie zadawaj mi trudności, jużci drzwi zamkniete, a dziatki moje sa na ložu ze mna, nié moge wstać i dać ci. A jeźli on bedzie trwał, kołaczac: powiadam wam, chociażby mu téż nie dał, wstawszy, przeto że jest przyjaciel jego, wszakże dla przykrego nalegania jego wstawszy da mu, ile potrzebuje. I ja wam powiadam: proście, a będzie wam dano, szukajcie a znajdziecie, kołaczcie a będzie wam otworzono". (Św. Łuk. XI. 5—9). Widzimy, że témi słowy Jezus Chr. niejako natretnymi nam być każe względem Boga. I przykład w téj rzeczy daje nam św. Monika, która we dnie i w nocy, przez wiele lat, nie przestawała zanosić do Boga modłów, aby jéj syna z błędów na drogę zbawienną naprowadził, i w końcu pocieszoną została pomyślnym skutkiem wytrwałej modlitwy swojej, gdyż jej syn Augustyn zostal świętym i wielkim Doktorem Kościoła. e) Modlitwa powinna być zgadzajaca się z wola Boga; przy natrętności w modlitwie, należy nam zastanowić się: czy to, o co prosimy, może nam posłużyć do zbawienia? Czy nie jesteśmy raczéj nierozważni i płosi, jak małe dzieci, które natrętnie, z płaczem domagają się u matki ostrego narzedzia jakiego dla zabawy, którém niezawodnie mogłyby się okaléczyć? My, w stosunku do Boga, mniej rozumni, niż małe dzieci w stosunku do matki. Wypada zatém, abyśmy kończyli swoje modlitwy, mianowicie tyczące się doczesnych potrzeb, na podobnych myślach: Ty sam tylko, Wszechmocny Boże! znasz, czy to, o co proszę Ciebie, posłuży mnie, albo moim bliżnim, do istotnego dobra, do zbawienia; niechaj się przeto dzieje wola Twoja święta, w wysłuchaniu lub odrzuceniu mojej prosby. Podobnież

i Jezus Chrystus kończył swoję modlitwe, jaka przesyłał do Boga Ojca, prosząc o oddalenie od siebie kielicha gorzkiej meki: "Ojcze! jeżeli chcesz, oddal ten kielich ode mnie, ale nie moja wola, lecz Twoja niechaj się stanie". (Św. Łuk. XXII. 42). f) Modlitwa powinna się łączyć ze współdziałaniem naszém, czyli należy nam używać godziwych środków do dostapienia tego, o co prosimy Boga. I to właśnie dowodzi szczérości modlitwy. Prosić na przykład Boga o uwolnienie od jakiego złego nałogu, a samemu nie starać się go pozbyć i nie unikać okoliczności, do niego wiodących, tak jak w czasie pożaru nie uciekać od ognia, a wołać: wybaw mię, Boże! czyliż to nie będzie domaganiem się cudu, czyli kuszeniem Boga? g) Nakoniec modlitwa w Imię Jezusa Chrystusa i przez Jezusa Chrystusa powinna być odprawowana: sam bowiem zapewnia, że taka modlitwa bywa wysłuchana, mówiąc: "Jeżeli o co prosić będziecie, w Imię moje, to uczynię". (Sw. Jan XIV. 14). I Św. Paweł, Apostoł tak modlić się zaleca: "Wszystko, cokolwiek czynicie w stowie albo w uczynku, wszystko w Imię Pana naszego Jezusa Chrystusa, dzięki czyniac Bogu Ojcu przez Niego". (Kolos. III. 17). Dlatego i Kościół święty wszystkie modlitwy kończy témi słowy: przez Pana naszego Jezusa Chrystusa.

Aby modlitwy z chwała Pana Boga i z pożytkiem własnym odprawiać, potrzeba przed ich zaczęciem uczynić przygotowanie. Nawet Pismo św. nam to zaleca: Przed modlitwą przygotuj duszę twoję i nie chciéj być człowiekiem kuszącym Boga". (Ekkl. XVIII. 23). To przygotowanie powinno być takie: 1ód oddalić się od wszelkich przedmiotów rozrywających uwagę naszą, oddalać myśli nienależące do modlitwy. Po 2-re: Wyobrazić sobie Boga obecnego, słuchającego modłów naszych i razem wzbudzić w sobie głębokie uszanowanie Majestatu Boskiego. Po 3-cie: Wiedzieć pow inniśmy, że sposobność do modlitwy jest darem Ducha św. Jego bowiem jest dziełem wzbudzać w sercu człowieka pobożne i święte natchnienia i uczucia; do Niego przeto przed zaczęciem modlitwy gorące westchnienia przesłać należy, ażeby On sam raczył wzmocnić w nas wiarę, nadzieję i ufność, oczyścić serce od wszelkich próżnych, przewrotnych i niepotrzebnych myśli, aby raczył oświecić

rozum i ożywić uczucia, abyśmy godnie, z uwaga i pobożnie odprawili modlitwę. Gdy te wszystkie zachowamy warunki, a mimo to w czasie modlitwy, osobliwie gdy ona jest przydługa, a ze słabości przyrody ludzkiéj nastąpi roztargnienie, obce myśli rozerwa uwage lub oschłość napadnie w modlitwie, natenczas nie wypada trapić się niespokojnościa, upadać na duchu, lecz ukorzyć sie przed Majestatem Boskim i usiłować oddalić natychmiast takowe przeszkody. Oto, w krótkich uwagach, okazaliśmy potrzebę modlitwy, objaśnilismy czem jest ona, jak sie dzieli, jakie jéj przymioty, jak nakoniec przygotować sie do niéj i co czynić, skoro, mimo naszéj ostrożności, napadną roztargnienia. Teraz zwrócmy uwage na Modlitwe, Pańska nazwana, która sie poczyna: Ojcze nasz. Dlaczego tak nazwana, rozbierzmy wszystkie jej wyrazy, abyśmy pojęli znaczenie i ducha téj wielkiéj modlitwy, a wtenczas gruntownie poznamy: co powinno być przedmiotem modłów naszych. Bo tę Modlitwę Pańską nazwać można treścią i wzorem wszystkich modlitw, jakie tylko mamy w użyciu. Tymczasem, o miłosierny Boże! Ty sam wszystkie uwagi dzisiejszéj nauki wraż na zawsze w pamięć słuchaczów, daj dostatecznie ich zrozumienie, Ty sam obudź w nas ochotę do modlitwy i potrzebne w niéj uczucie, abyśmy na tym padole płaczu oddając Tobie należną cześć i chwałę, zasłużyli chwalić Ciebie przez nieskończone wieki w Kró lestwie Niebieskiem. Amen.



# NAUKA IV. O Modlitwie Pańskiéj.

"Panie! naucz nas modlić się".

Łuk. XI. I.

Udy Jezus Chrystus modlił się na pewném miejscu do Boga, Ojca swojego, jako człowieki przestał, natenczas jeden z uczniów Jego prosił, aby ich także nauczył modlić się. Zadość czyniac téj prośbie, nauczył ich następującej modlitwy: Ojcze nasz! któryś jest w Niebiesiech i t. d. I te modlitwe mieli w użyciu Apostolowie i ją wszystkim, aż do skończenia świata, wyznawcom Jezusa Chrystusa przekazali, która i my po dziś dzień odmawiamy. Ta modlitwa nazywa się Pańską czyli Boską: naprzód, że jest utworem samego Boga-człowieka Jezusa Chrystusa; powtóre: że jest najdoskonalsza modlitwa, a razem i nauka, w małéj liczbie wyrazów, nader obszérne i wzniosłe myśli zawiérająca w sobie, w czém się wykazuje prawdziwie mądrość Boska. W téj modlitwie Pańskiej każdy wyraz wielkiego jest znaczenia, każdy mieści w sobie wiele myśli. Abyście się o tém przekonali, zwróćcie pilną uwagę na następujacv wykład.

Poczyna się modlitwa od tych wyrazów: Ojcze nasz, któryś jest w Niebiesiech. Jestto odezwa do Boga, przez którą chcemy niejako skłonić Boską uwagę, na mające się przesłać do Niego prośby nasze, w téj modlitwie zawarte. Ale czy to nie zbytek śmiałości, czy to nie zuchwalstwo, aby człowiek, ten robak ziemski, ta lepianka z mułu, nędzna istota, miał Boga, Stwórcę i Rządcę wszechświata, Monarchę monarchów, którego potęga okazała się niegdyś dla Izraela na górze Synai, wśród czarnych obłoków, wśród

błyskawicy i piorunów, który przy końcu świata ma być Sędzią całego rodu ludzkiego, czy nie jest, powiadam, zuchwalstwem, aby człowiek tego Boga nazywał tak poufałym wyrazem: Ojcze!? W starym Zakonie takie odezwanie się do Boga nie było w pospolitém użyciu; któżby i z nas na to się ośmielił, któżby się odważył, gdyby Jezus Chrystus sam nie nauczył, nie pozwolił, albo raczéj nie rozkazał nam Boga nazywać Ojcem naszym? Dlatego to Kościół św. przed Modlitwa Pańska we Mszy św. odmawiająca się dodał te słowa: "Zbawiennym rozkazem upomnieni i Boska ustawa nauczeni, ośmielamy się mówić: Ojcze nasz!" Sam tylko Jezus Chrystus miał prawo zalecić, abyśmy Boga nazywali Ojcem naszym; bo On, bedac istotnym Synem Boga Ojca, stawszy się człowiekiem, a więc bratem naszym, i nas uczynił przysposobionymi synami Boga Ojca: "Dal moc, aby się stali Synami Bożymi tym, którzy wierzą w Imię Jego" powiada Ewangielija św. (Św. Jan I. 12). Zalecił nam nazywać Boga Ojcem swoim, abyśmy przez to odezwanie się do Niego, na początku modlitwy, tak słodkim, tak miłym i poufałym wyrazem Ojcze! przypomnieli sobie, że Bóg nas kocha, jak czuły Ojciec swoje dziatki, że jak dobry Ojciec załatwi potrzeby nasze, bylebyśmy tylko byli dla Niego z uczuciem także kochających, przywiązanych i posłusznych dzieci. Nie rozkazał Jezus Chi, dus każdemu z nas odzywać się: Ojcze mój! lecz Ojcze nasz! aby nas nauczył, że jako Bóg jest Ojcem wszystkich ludzi, tak wszyscy ludzie nawzajem są Braćmi, że wszyscy składają jednę rodzinę, że wszyscy jednoczyć się powinni między soba wezłem braterskiej miłości, okazując nie tylko w słowach, lecz i w uczuciach i czynach te miłość wzajemną, która jest znamieniem wybranych Bożych: "Po tém poznają wszyscy, żeście uczniami moimi, jeźli milość miéć bedziecie jeden ku drugiemu" powiada Jezus Chrystus. (Św. Jan XII. 36.) Dlatego to każdy Chrześcijanin nie o osobiste tylko potrzeby, lecz o potrzeby wszystkich ludzi dbać powinien i wszystkich ludzi potrzeby Bogu przekładać obowiązany. Ta prawda wykazuje się w całéj Modlitwie Pańskiej, gdyż w niéj, jak widzimy, wszystkie prosby w liczbie mnogiéj sa wyrażone. Niechaj tu się zastanowi samolub, egoista, którego bliźni zgoła nie nie obchodzi, który i w postępkach

i modłach swoich, ma wzgląd tylko na korzyści osobiste niech się, powiadam, zastanowi, że się sprzeciwia nauce i duchowi Boga Zbawiciela, że on hańbi to wielkie, to Boskie nazwanie Chrześcijanina, nosząc je na sobie, że i modły jego i on sam jest nienawistnym w oczach Ojca niebieskiego; zatém niech się nie spodziewa, aby prosby jego

wysłuchanémi były.

Kazano nam odzywać się do Boga: Ojcze nasz, któryś jest w Niebiesiech! nie dlatego, aby Bóg nie był obecnym jak w niebie, tak na ziemi i na każdém miejscu, podług nauki wiary św.; lecz dlatego, że niebo jest stolica chwały Boga; że tam, w chwale niebieskiej, nasz Ojciec, że tam i nasze dziedzictwo. Abyśmy czesto powtarzajac: któryś jest w niebiesiech, podnosili oczy i duszę do nieba, abyśmy ustawicznie mieli w pamięci, żeśmy nie dla ziemi stworzeni, że nasz cel jest wyższy, wyższe przeznaczenie, niż nierozumnych zwierzat. Ze kiedy te, ze składu ciał swoich, oczy swoje zwyczajnie mają obrócone ku ziemi, to człowiek głowe z oczyma nosi podniesiona, aby sie łatwo zapatrując w niebo, ciągle myślił o wiecznéj tam chwale swojej, przygotowanej przez Jezusa Chrystusa, i wszystkich używał środków, przez religija Boska podanych, dla dostapienia téj chwały. Teraz następują prosby; z nich trzy piérwsze odnoszą się do samego Boga, cztéry ostatnie do wszystkich naszych potrzeb.

W piérwszéj prośbie gdy mówimy: Święć się Imię Twoje! nié mamy rozumiéć, aby Bóg sam przez się nie był świętym, gdy Izajasz, prorok przywodzi, jako widział Boga, siedzącego na stolicy, którego czcili Serafinowie, wołając: "Święty! Święty! Święty! Pan Bóg zastępów!" (Izai. VI. 1—3). I sam Bóg mówił przez usta Mojżesza: "Świętymi bądźcie, bom Ja święty jest Pan Bóg wasz." (Lew. XIX. 2). Lecz w téj prośbie błagamy Boga, aby On raczył święcić Imię swoje w sercach wszystkich ludzi; to jest: abyśmy Boga wszyscy poznali, jakim On jest, a poznawszy, abyśmy Imieniowi Jego okazywali należną cześć, chwałę i uszanowanie, w uczuciach, słowach i czynach; aby wszystkie przestępstwa, niedowiarstwa i zdrożności, które znieważają cześć Boska, od wszystkich ludzi oddalić

raczył. I św. Augustyn powiada: "Gdy mówimy! święć się Imię Twoje, czegóż innego sobie życzymy, jak: ażeby się ono w nas święciło? a co się zaczęło w wiernych, przez przyjęcie Chrztu św., prosimy o to codzień, aby statecznie w nas trwało".

Druga prosba: Przyjdź królestwo Twoje.

Jezus Chrystus, szczepiac na ziemi dzieło zbawienia. założył swoje królestwo; sam bowiem powiada: "przyszło do was królestwo Boże." (Św. Łuk. XI. 20). A zakładając to Swoje królestwo, przepisał prawa i ustawy, słowem i przykładem zachecał ludzi, którzy wiecząc weń, zaciągnęli się do Jego królestwa, do wypełnienia onych. Wybrał świętych mężów, jakimi byli Apostołowie, do rozszérzenia i rzadzenia tém królestwem. Nakoniec, przed swojém odejściem do nieba, na swojém miejscu, czyli Namiestnikiem swoim zostawił św. Piotra, jednego z apostołów, nadając mu zupełna władze w tém Swojém królestwie, któréj władzy są godłem czyli znakiem klucze od królestwa niebieskiego. Chrzest świety otwiera brame do tego królestwa; każdy człowiek, przyjmując ten święty sakrament, wchodzi do niego. I my, bracia katolicy! z łaski Bożéj w nim jesteśmy, czyli należymy do liczby wezwanych; lecz nie należymy do wybranych i jak gdybyśmy nie zostawali w tém królestwie, skoro nie usiłujemy ściśle zachować praw i ustaw, jakie nasz Król i Pan, Jezus Chrystus nadał, skoro rzadców tego królestwa, czyli namiestników Jezusa Chrystusa, papiéżów, miejscowych biskupów i kaplanów, tych to apostolskich następców prawych, z zupełna powolnościa nie słuchacie w tém wszystkiem, co do religii św. należy. Jeżeli prowadzicie życie niestosowne do przepisów religii św.; jeżeli niechrześcijańskiemi obyczajami i zdaniami, przeciwnémi Duchowi i Ewangielii Jezusa Chryslusa gorszycie innych, to buntownikami jesteście w królestwie Jego! Wyłamując się z pod Jego panowania, zrzucajac sami z siebie słodkie jarzmo Zbawiciela i drugich z pod Jego panowania wyrywacie i sami przechodzicie i drugich przeprowadzacie pod choragiew, pod panowanie szatana, którego przy chrzcie świętym wyrzekliście się uroczyście. Mówicie ustami: przyjdź królestwo Twoje,

a postępowaniem burzycie to królestwo Chrystusowe. Co

za dzika sprzeczność! co za blużnierstwo!

Jezus Chrystus porównywa królestwo Swoje: lód do człowieka, który zasiał dobre nasiona na roli swojej, a kiedy ludzie spali, przyszedł nieprzyjaciel i nasiał kąkolu między pszenicą. Gdy ta zeszła, pokazał się i ką-kol; wówczas słudzy rzekli do Pana: jeśli każesz, oczy-ścimy pszenicę z zielska. Na to im odpowiedział: abyście zbiérając kąkol, nie wydeptali pszenicy, dopuśćcie róść obojqu aż do żniwa; wtenczas powiem żeńcom: zbierzcie piérwej kakol, zwiążcie go w snopki ku spaleniu, a pszenice zgromadźcie do gumna mojego. (Św. Mat. XIII). Tak to w królestwie Jezusa Chrystusa są dobrzy i żli, albo, podług brzmienia powieści, na roli Bożéj rośnie razem pszenica i kakol i ten Gospodarz niebieski nie wyplenia teraz zielska, aby pszenicy nie uszkodzić; lecz gdy przyjdzie żniwo, gdy nastąpi sąd Boży, biada kąkolowi, czyli powierzchownym, złym chrześcijanom! bo każe ich powiazać i wrzucić na ogień piekielny, a lubą pszeniczkę swoje zgromadzić do gumna swojego; czyli istotnych i dobrych Chrześcijan, wiernych sług swoich zgromadzi do przybytków Pańskich, do nieba.

Po 2re: Porównywa Jezus Chrystus królestwo swoje do niewodu, zapuszczonego w morze, zagarniającego wszelkiego rodzaju ryb wiele, z których dobre wybiérane bywają w naczynie, a złe precz wyrzucane i daléj mówi: "Takci będzie w dokonaniu świata: wynijdą aniolowie i wylączą złe z pośrodka sprawiedliwych i wyrzucą je w piec ognisty: tam będzie płacz i zgrzytanie zębów".

Po 3cie: Porównywa do winnicy, do któréj gospodarz pięć razy na dzień, w rozmaitych godzinach najmował próżnujących robotników i za ich prace w winnicy i rano i później przybyłych, wynagrodził jednostajną zapłatą. Bracia katolicy! jeżeliśmy próżniakami byli dotychczas w dziele zbawienia naszego, w tém królestwie Jezusa Chrystusa, w téj winnicy Bożéj, w jakimkolwiek jest kto z nas wieku, czy w młodocianym, czy w dojrzałym, czy w zgrzybiałym, wzywa nas Bóg przez posłańców swoich: kaznodziejów i spowiedników, do pracy. Weżmijmy się do niéj szczérze, z wszelką gorliwością, a ten dobry Go-

spodarz, Bóg miłosierny, zapłaci nam w niebie, jakbyśmy cały wiek służyli Mu wiernie. Nie zatykajmy uszu naszych na głosy wzywających, nie ociągajmy się pośpieszać na to wezwanie, bo inaczej wzywać przestanie i odrzuci

nas, jak odrzucił żydów.

Po 4te: Porównywa Jezus Chrystus królestwo swoje do kupca, szukającego dobrych, pereł, który znalazłszy jednę kosztowną, sprzedał wszystko, co miał i kupił ją. Oto dla nas wyrażna i wielka nauka: że wszystkiego, co mamy: majątku, godności, zdrowia nawet i życia, powinniśmy być gotowi wyrzec się w razie jakim, dla królestwa Bożego, dla naszego zbawienia, jak to czynili w piérwszych mianowicie stuleciach chrześcijanie. "Bo cóż pomoże człowiekowi jeśliby wszystek świat zyskał, a zgubił duszę

swoję"? powiada Zbawiciel.

Po 5te: Nakoniec porównywa królestwo swoje do kwasu, który wziąwszy niewiasta, zakryła we trzy miary maki, aż wszystka skwaśniała. Kwas przejmuje rozczyne, jej smak właściwy w smak swój przeistacza, podnosi ją cała do góry; tak interes zbawienia powinien nas całkiem przejąć, wszystkie żądze i poruszenia serca naszego, wszelkie działania, myśli i mowy nasze powinien soba zaprawić i dusze nasze zawsze podnosić do góry, do nieba. Jeżeli wiec pracujemy, aby w nas tak działał interes zbawienia; jeżeli dbamy o chwałę Boga, jeżeli sie staramy z wszelka usilnościa o roszérzenie królestwa Chrystusowego na ziemi, czyli, jeżeli będac sami posłuszni prawdziwemu Kościołowi św. i innych do tego nakłaniamy; sami strzegac się wystepków i innych od nich odprowadzamy sami dażąc do doskonałości chrześcijańskiej i bliżnich do niej naprowadzamy; wtenczas tylko, bez popełnienia sprzeczności, bez blużnierstwa bedziemy mogli zasyłać do Boga te prośbe: przyjdź królestwo Twoje!

Bracia katolicy! wraźmy dobrze pamięć słowa św. Pawła, apostoła: "Królestwo Boże nie jestto pokarm i napój, ale jest sprawiedliwość i pokój i wesele w Duchu św." (Rzym. XIV. 17). I o tém pamiętajmy, co tenże św. apostoł napisał do Galatów, że uczynki ciała, jakiémi są: Porubstwo, nieczystość, niewstydliwość, wszeteczeństwo, balwochwalstwo, czarowanie, nieprzyjaźni, swary,

zawiści, gniewy, niesnaki, rozterki, kacerstwa, zazdrości morderstwa, pijaństwa, biesiady i tym podobne... królestwa Bożego nie dostąpią. (Rzym. V. 18—24). Lecz owoce ducha, jakiémi są: milość, wesele. pokój, cierpliwość, dobrotliwość, dobroć, nieskwapliwość, cichość, wiara, mierność, wstrzemięźliwcść, czystość". Tym to owocom ducha przeznaczone królestwo Boże. Unikając tedy wspomnionych uczynków ciała, a razem starając się o owoce ducha, zasyłamy te prosbe do Boga: przyjdż królestwo Twoje!... Ale w unikaniu piérwszych, a w staraniu się o drugie, niemało trzeba dołożyć pracy, niemało sobie zadawać gwałtu. Sam Jezus Chrystus powiada: "Królestwo niebieskie gwalt cierpi, a gwaltownicy porywają je". (Św. Mat. XI, 12.) Lecz czyliż niewarta i największéj pracy, czyliż niewarta gwaltu człowieka nad soba wieczna szcześliwość w królestwie niebieskiém? Zatém przy pracy i gwałcie z naszéj strony, wołajmy do Boga: przyjdź królestwo Twoje!

Po piérwszej prośbie: Święć się Imię Twoje, zaraz następuje druga: Przyjdż królestwo Twoje, abyśmy się nauczyli, że nie możemy święcić, to jest czcić i chwalić godnie Imienia Boskiego postępkami naszemi! chyba wtenczas tylko, kiedy Jezus Chrystus króluje w sercach naszych.

Trzecia prośba: Bądż wola Twoja, jako w niebie tak i na ziemi. Tu prosimy Boga, aby raczył nas tak usposobić, żebyśmy wolę, czyli chcenie Jego z taka skwapliwościa, z taka ochotą i rozkoszą wykonywali na ziemi, z jaka skwapliwościa, ochota i rozkosza wykonywaja ja aniołowie i duchy błogosławione w niebie. Jakaż to jest wola czyli chcenie względem nas Boga? Oto, abyśmy stawszy się świętymi, jak i On jest święty, byli zbawieni. Dla dojścia do tego celu wymaga Bóg po nas: Po piérwsze: abyśmy czynili to, co nam przykazuje, a zaniechali, co czynić zabrania, czyli: abyśmy się strzegli grzéchów, a za popełnione już pokutowali i starali się o nabycie cnót chrześcijańskich. Powtóre: abyśmy obiérali sobie taki stan. takie urzędy, do których nas powołuje, a powołania znakiem jest: szczególna ochota i stosowne do stanu zdolności i usposobienie; abyśmy trwali w tym stanie, do którego nas powołał, pełnili obowiazki z najściślejsza dokła-

dnością, nie ze względu na osobiste korzyści i widoki, lecz ze względu chwały Bożéj i pożytku bliżnich. Po trzecie: abyśmy przez dobre przykłady z siebie, prośby, namowy, a jeżeli inaczéj nié można, to przez surowe środki, skoro te względem kogo użytémi być moga, naprowadzali innych do czynienia tego, czego Bóg po nich wymaga. Na wypełnieniu woli Boga i na zupełném jej poddaniu się zależy prawdziwa pobożność, czyli doskonałość chrześcijańska, która tylko zapewnia zbawienie, bo: "Nie każdy, który mówi: Panie, Panie! wnijdzie do królestwa niebieskiego, ale który czyni wolę Ojca mego, który jest w niebiesiech, ten wnijdzie do królestwa uiebieskiego" naucza nas Jezus Chrystus. (Św. Mat. VII. 21). O! jakże wzniosły, jak szcześliwy stan ducha, poddanego zupełnie woli Boga! Poglada on spokojnie zadowoloném okiem na wszelkie wypadki życia, z ta żywa i silna wiara, z tém niezachwianém przekonaniem, że świat, jego całość i rozmaite w nim zdarzenia zależą od Boga; że bez woli Jego włos nawet jeden z głowy naszéj upaść nié może; że wszystkie w tém życiu, w téj pielgrzymce drogi, którémi nas Bóg prowadzi, lubo częstokroć niezbadane, niepojete, ostre i przykre, jednak sa dla nas świete i dobroczynne. Znajdujemy przykład zupełnego poddania się woli Bożéj w pacyjencie Pańskim. Ten w chwilach niedoli i tysiacznych nieszczęść go obarczających, kiedy stracił do szczętu ogromne bogactwa i mile dziatki, kiedy luba żona z niego się naigrawała, kiedy sam, okryty ranami, od wszystkich opuszczony, w najwyższéj nędzy jęczał z okropnych boleści, dlatego błogosławił Boga, który mu los taki zesłał, mówiąc: "Pan dal, Pan odjąl; jako się Panu podobało, tak się stało, niech będzie Imię Pańskie błogosławione". (Job. I. 21).

Nader silnie przemawiający do nas przykład poddania się woli Bożej znajdujemy w Abrahamie, oddającym na ofiarę Izaaka, syna jednorodzonego, syna, obietnicy Boskiej. Znajdujemy przykład w Najświętszej Dziewicy Maryi, w św. Józefie, Jej Oblubieńcu, nie w jednej okoliczności Ich życia. Lecz byłbym prawie nieskończonym w mowie, gdybym przytaczał wszystkie przykłady zupel-

nego poddania się woli Bożéj, ze starego Zakonu i z Chrze-

ścijaństwa.

Poddanie się woli Boga zupelne, nie jestto stan odrętwienia, stan obojętności i nieczułości: sam Bóg nie wymaga tego, co jest w sprzeczności z przyrodzeniem człowieka. Smutek, będąc skutkiem nieszczęść, tyle jest naturalny, ile chęć oswobod zenia się od nich. Tylko niewolno szemrać chrześcijaninowi, zostającemu w nieszcześciach, upadać na duchu i poddawać się rozpaczy. Sam Bóg-człowiek, skoro sie zbliżała chwila Jego okrutnéj meki, ile człowiek, padał na kolana, ze łzami wołając: "Ojcze, jeźli chcesz, przenieś odemnie ten kielich" (mimo to jednak poddanie się Jego woli Boga Ojca było nieograniczoném, kiedy zaraz dodał): a wszakże nie moja wola, ale Twoja niechaj się stanie". (Św. Łuk. XXII. 42). Chrześcijanin zatém, idac za przykładem Zbawiciela i Pana swojego, we wszystkich okolicznościach życia, w najstraszniejszych nawet chwilach duchowych lub cielesnych cierpień, w chwilach łez, nędzy i niedoli, kiedy bolesnego ciosu od siebie odwrócić nié może, ze spokojnościa umysłu, z najwieksza cierpliwościa znoszac cieżar obarczających go nieszcześć, znając. że te do udoskonalenia ducha jego są potrzebne, że w drodze do nieba wiodącej są niezbędne, że i najwięksi ulubieńcy Pańscy częstokroć największe ponosili cierpienia na téj ziemi, powinien się odzywać do Boga: Bądź wola Twoja! bo skoro nierad zachować woli Boga, w przykazaniach Jego i innych przepisach religii św. nam objawionéj, skoro niecierpliwie znosi zesťane na niego od Boga przeciwności, albo jaką karę za grzéchy, albo jako powód do zasług! cóż w ustach takiego chrześcijanina będa znaczyć te wyrazy: "badź wola Twoja jako w niebie, tak i na ziemi", jeżeli nie sprzeciwianie się samemu sobie, jeżeli nie blużnierstwo i nie obrazę Boga?

Między trzema wyłożonémi prośbami nader ścisły zachodzi związek: nie możemy życiem pobożném święcić Imienia Boskiego, jeżeli Jezus Chrystus nie będzie królował w sercach naszych; królować zaś w sercach naszych nie będzie Zbawiciel, jeżeli zabraknie w nas ochoty i usilności do wypełnienia woli Boskiej i poddania się Jej we wszystkiem. Te trzy wyłożone prośby w Modlitwie Pań-

skiéj, odnosząc się wprost do samego Boga i nam wielkie jednają szczęście. Oby Bóg od wszystkich ludzi był poznany i wielbiony, oby królował w sercu każdego, oby każdy żył podług woli Jego świętéj: natenczas ta ziemia, słusznie dziś padołem płaczu nazwana, rajemby się stała, co daj, o miłosierny Boże! Amen.



# NAUKA V.

## O cztérech ostatnich prośbach modlitwy Pańskiej.

"Chleba naszego powszedniego daj nam dzisiaj".

Wyraz chléb, w obszérném znaczeniu wzięty, znaczy to wszystko, co należy do utrzymania życia to jest: pożywienie, odzież i pomieszkanie, gdy sie zwyczajnie mówi: każdy biédny człowiek musi dorabiać sie kawalka chleba. Te wiec prosbe zasyłając do Boga, błagamy Go o całkowite zaspokojenie potrzeb naszego życia: lecz ja zasyłajac, nie powinniśmy rak naszych powściągać od pracy, na która, wyrokiem Boskim, wszyscy bez wyjatku skazani jesteśmy, jak czytamy w Księdze rodzaju: "W pocie obliczą twojego bedziesz pożywać chleba". (Gen. III. 19). A chociaż, za pomocą pracy własnéj, zdobywamy się na rzeczy zaspakajające potrzeby naszego życia, nie powinniśmy jednak mniemać, że te rzeczy sa tylko wprost owocem naszéj pracy, a nie darem Boga; bo siła i zdolność do pracy, okoliczności, w których zarabiać możemy, czyliż nie są darami Boga? bo któż istoty żywotne i ziarna, służące do utrzymania życia naszego, stworzył pierwiastkowo? kto im nadał mnożenia sie własność? kto nadał te własność ziemi do przeistaczania ziarna w rośline, wydajaca znaczna ilość ziaren? czyliż tu nie działa widocznie reka Wszechmocnego, która pięcia bochenkami chleba i dwiema rybkami nakarmiła pieć tysiecy meżów, nie li-

cząc niewiast i dzieci, z których zebrano jeszcze odrobin dwanaście koszów? (Św. Jan VI). To dzieło Boga uważamy za cud; a czyż rozmnażanie się plonów przestaje być cudem i dowodem Wszechmocności, Dobroci i Opatrzności Boga, dlatego, że się odbywa rok rocznie? Mówią mędrkowie, albo raczéj niedowiarkowie, że to jest dziełem natury czyli przyrody: czemuż oni nam nie objaśnia? bo sami nie rozumieją. Ale ja powiadam, że przyroda niczém więcéj nie jest, tylko działaniem Stwórcy Boga, czyli bezustanném rozwijaniem się odwiecznych praw Jego. Zreszta i praca nasza daremną będzie bez pomocy i błogosławieństwa Bożego. Słuchajmy, co mówi św. Paweł Apostoł: "Ani ten co szczepi, jest czém, ani który poléwa: ale Bóg, który pomnożenie dawa". (Kor. III. 7). I w rzeczy saméj, niechaj rolnik w pocie czoła najlepiéj uprawi i użyźni ziemię, zasieje w porze ziarno, jednak skoro Bóg nie spuści potrzebnéj rosy z nieba, błogiém ciepłém nie ożywi roli, nie zejdzie to ziarno. Lub w obfitości użęte zboże, przy niepogodzie zgnije na polu: niekiedy i stodoły naładowane ogień piorunu pochłonie, pomor obory z dobytku wymiecie; złodziej albo przypadek jaki wydrze ostatni kawałek chleba, a tak w niwecz pójdzie mozolna praca biédnego rolnika. Wielkie mamy nauki w téj prośbie, albowiem wykazuje nam ona, że jako my sami, tak i mienie nasze pochodzi i zależy od Boga, że przed Nim korzyć się powinniśmy, że należy nam prosić tylko o rzeczy nieodbicie do życia potrzebne, że więc nié mamy ani pragnąć, ani prosić o rzeczy zbytkowe: "Chleba naszego powszedniego daj nam dzisiaj". I Duch św. mówi przez usta medrca Pańskiego: "Żebractwa i bogactwa nie dawaj mi: daj mi tylko potrzeby do żywności mojéj, bych snać nasycony nie byl przewiedziony do zaprzania i rzekl: Któż jest Pan? albo ubóstwem przyciśniony nie jął się kraść i falszywie nie przysięgał przez Imię Boga mojego"? Nie bez przyczyny w téj prośbie do wyrazu chleba dodany wyraz naszego, abyśmy dla siebie chleba, sprawiedliwie i bez krzywdy ludzkiej, sami nabywali; gdyż co się niesłusznie nabywa, to nie nasze, to cudze, wydarte bliżniemu, cośmy pod ciężkim grzechem zwrócie obowiązani; albowiem wyraźnie nam rozkazano: z własnej, a nie cudzej pracy utrzymywać

życie swoje: "Prace rąk twoich że pożywać będziesz, (mówi Król prorok) błogosławionyś jest i dobrze się miéć będziesz". (Ps. CXXVII. 2). Przeciwnie: stąd wypada, że przeklęty, nieszczęśliwy człowiek, nie przez własną pracę, lecz sposób niegodziwy nabywający chleba; gdyż pożywa go z niespokojnością, ze zgryzotą sumienia: i to częstokroć się zdarza, że taki źle się miéć w końcu będzie, do nędzy i niedostatku przyjdzie, jeżeli nie sam,

to dzieci jego.

Na dziś tylko prosimy chleba, żebyśmy tak codzień prosząc, przypominali ciagle zależność nasze od Boga, żeby nas nie opanowała chciwość pogańska; na dziś prosimy tylko, bo jutro żyć może przestaniemy i chléb nie będzie nam potrzebny. Z tego jednak nie rozumiejcie, bracia katolicy! aby religija św. potepiała starającego się na przyszłość, czyniącego skromne zasoby na nieprzewidziane wypadki. Tego bynajmniej nie potepia, kiedy i sam Jezus Chrystus składki wiernych zachował, aby z nich załatwiać swoje, uczniów i ubogich potrzeby na potém; potepia tylko Zbawicieł łakomstwo, mówiac: "Nie skarbcie skarbów na ziemi, gdzie rdza i mól psuje, gdzie złodzieje wykopuja i kradna, ale skarbcie sobie skarby w niebie. gdzie rdza i mól nie psuje, ani złodzieje nie wykopują ani kradna, albowiem adzie jest skurb twój, tam i serce twoje". (Św. Mat. VI. 19, 21). Potepia zbyteczna troskliwość o przyszłość, albowiem dalej powiada; "Nie troszczcie sie mówiac, cóż bedziem jeść, albo co bedziem pić albo czém się będziem przyodziewać, boć się o tém wszystkiem poganie wielce staraja. Albowiem Ojciec wasz niebieski wié, że tego potrzebujecie: szukajcie tedy najprzód Królestwa Bożego i sprawiedliwości Jego, a to wszystko wam będzie przydane". (Św. Mat. VI. 31-33). Wymaga Bóg po nas, abyśmy ściśle pełnili obowiazki naszego stanu, żyli sprawiedliwie, pracowali, starali się o potrzeby do życia; lecz bez chciwości, bez nadwereżenia zdrowia, skutki naszych starań poruczając Bogu i pokładając zupełne zaufanie w Opatrzności, odzywali się często: "Chleba naszego powszedniego daj nam dzisiaj".

A że, oprócz cielesnego życia, jak wiemy, bracia katolicy! jest jeszcze inne życie, daleko ważniejsze: życie duchowe,

a tém jest łaska Boga poświęcająca dusze nasze; do utrzymania tego życia, téj łaski sa także niezbędne potrzeby codzienne. Naucza nas o tém Jezus Chrystus: "Nie samym chlebem żyje człowiek, ale wszelkiém słowem, które pochodzi z ust Bożych." Nauka przeto duchowna tém jest dla duszy naszéj, czém zwyczajny posiłek dla ciała. Uważamy za chorego tego człowieka, który nie przyjmuje posiłku, albo gdy przyjętego strawić nie może: podobnież jest chory co do duszy ten, komu się zdaje nauka du-chowna niepotrzebną, albo jéj słucha lub czyta bez żadnéj korzyści. Tu jeszcze przypomnijmy sobie, co Jezus Chrystus powiedział: Jam jest chléb żywy, którym z nieba zstąpił. Jeżeliby kto pożywał tego chleba, żyć będzie na wieki. A chléb, który Ja dam, jest Ciało moje, na żywot świata". (Św. Jan. VI. 51. 52). Każdy rozumić, że tu mowa o Przenajświętszym Sakramencie. Gdy więc mówimy: "chleba naszego powszedniego daj nam dzisiaj", rozumiéć powinniśmy, iż témi słowy błagamy Boga, ażeby nam raczył pobłogosławić w pracach naszych, dla zdobycia się na potrzebne rzeczy do utrzymania życia naszego; żebyśmy sami załatwili te potrzeby własne i żeby Bóg raczył wzbudzić mikosiernie w zamożnych do wspierania ubogich, niémogących pracować na utrzymanie swojego życia: a nadewszystko błagamy Boga, aby nam nie umknął chleba duchownego, aby nie zmniejszył albo całkiem nie wyniszczył opowiadaczów słowa Bożego, pośrednich sprawców świętych Sakramentów: Biskupów i kapłanów. Mówie: pośrednich sprawców, bo sprawca bezpośrednim ŚŚ. Sakramentów jest sam Jezus Chrystus; a do tego jakby za narzedzie używa Biskupów i Kapłanów. Ta nakoniec prosba błagamy Boga, żebyśmy w naukach duchownych smakowali, ochotnie na one uczęszczali i słuchali ich z pilnością i pożytkiem: żebyśmy czesto ile można i z należytem usposobieniem przyjmowali Ciało i Krew Pańską, a tym sposobem wcielając w siebie Jezusa Chrystusa, coraz więcej a więcej starali się Jemu być podobnymi co do ducha.

Piąta prosba: I odpuść nam nasze winy, jako i my

odpuszczamy naszym winowajcom.

Skoro się gruntownie zastanowimy, w duchu bezstronnego krytyka, podług zasad wiary św., nad soba:

skoro zaczniemy ściśle przetrząsać uczynki, mowy i myśli swoje, spostrzeżemy: że albośmy wiele opuścili obowiazków względem Boga, względem bliżnich i względem siebie, albośmy je wykonali niedostatecznie, lub z niezupełnie czystych i świętych pobudek. Przekonamy sie: że myśli nieporządnych nie odrzucaliśmy natychmiast po ich dostrzeżeniu w sobie, owszem: miéwaliśmy w nich niekiedy upodobanie i na one zezwalaliśmy; że mowa nasza bywała czasem próżna, a może uwłaczająca świetości, dobroci i innym przymiotom Boga, uwłaczająca powadze wiary. szacunkowi winnemu Religii i świętym jej obrzedom, albo zasmucająca, krzywdząca lub gorsząca bliźniego. Oto w ogólnych rysach wykroczenia, czyli winy człowieka względem Boga. Kto z nas od nich zupełnie wolny, gdy i św. Paweł Apostoł, owo naczynie wybrane, powiadał o sobie: "Albowiem się w niczém nie czuję, wszakoż nie w tém jestem usprawiedliwion, ale Pan jest, który mię sądzi." (Kor. IV, 4). I św. Jan Apostoł naucza: "Jeślibyśmy rzekli, że grzéchu nié mamy, sami siebie zwodzimy, a prawdy w nas nié masz". (1. Św. Jan I. 8). Jestże wiec z nas kto taki, ktoby mógł bez zuchwalstwa odezwać sie z Jezusem Chrystusem; "Któryż z was na mię dowiédzie grzéchu?". Św. Jan VIII. 26). Czyliż raczéj każdy z nas powinien zawołać z Dawidem: "Oto w nieprawościach jestem poczety i w grzechu poczela mie matka moja". (Psalm I.) A nastepnie: "Jeśli będziesz uważał nieprawości Panie! Panie! któż wytrwa!" (Ps. CXXIX. 3).

Znał najmilszy nasz Zbawca, jako Bóg-człowiek, tę skłonność ludzką do grzéchu, tę wszystkim wspólną słabość przyrody naszéj, kiedy, litością i miłosierdziem poruszony, w modlitwie codziennéj umieścił tę prośbę: "Odpuść nam nasze winy", kiedy, oprócz tego, zostawił Apostołom i ich następcom Biskupom i Kapłanom władzę odpuszczania grzéchów. Korząc się tedy przed Majestatem Boskim, często zasyłajmy do niebios tę prośbę: "Odpuść nam nasze winy". Zasyłajmy z zupełną ufnością synowską, że nam odpuści grzéchy nasze, choćby i największe, skoro korzystać zechcemy z téj władzy odpuszczania grzéchów, od Zbawiciela na ziemi zostawionej i dopełnimy wiadomych warunków, pod którémi odpuszają się grzéchy. Odpuści,

powiadam, Bóg dobry nasze winy, ale wtenczas tylko, kiedy i my, z naszéj strony, odpuścimy naszym braciom wykroczenia, jakich się względem nas dopuścili, bo powiadamy: "Odpuść nam nasze winy, jako i my odpuszczamy naszym winowajcom". Potrzeba, więc jak widzimy, wprzódy darować krzywdy i urazy doświadczone od bliżnich, nim prosić będziemy Boga o przebaczenie nam wykroczeń względem Niego. I ten warunek jest jednym z tych najważniejszych, które są nieodbicie potrzebne do otrzymania od Boga odpuszczenia grzéchów; bo czytamy przypowieść Jezusa Chrystusa w Ewangielii św., że pewien król. czyniac obrachunek ze sługami swoimi, spostrzegł jednego z nich, który mu był winien dziesięć tysięcy talentów, co wynosi ogromna sume; a gdy nié miał z czego oddać, rozkazał zaprzedać jego samego i żonę i dzieci. Ten nieszczęśliwy sługa padł mu do nóg, mówiąc: miéj cierpliwość, a wszystko oddam. Król, uniesiony litościa, darował mu wszystka należność; a on niegodny, bez serca, spotkawszy swojego dlużnika, od którego należało mu sie sto groszy, zaczał go dusić, mówiąc: oddaj, coś winien. Ten, upadłszy przed nim, prosił o cierpliwość, wszystko obiecując oddać; mimo to wtrącił go do więzienia, dopókiby długu nie wypłacił. O czem dowiedziawszy się król, wezwał do siebie niemiłosiernego sługe i rzekł: sługo niecnotliwy! na twoję prosbę darowałem ci cały mój dług; czyliż i ty nie powinienes był zlitować się także nad swoim dłużni kiem, jakom sie ja nad toba zlitował? Rozgniewany zatem poddał go katom, ażeby go zmusili do wypłacenia całego długu. Potém podaje Zbawiciel: "Tak i Ojciec mój niebieski uczyni wam, jeśli nie odpuścicie każdy bratu swojemu z serc waszych". (Św. Mat. XVIII). Bez pojednania się z bliżnim nié masz dla nas odpuszczenia grzéchów i ani modlitwy, ani ofiary naszéj Bóg nie przyjmuje, Czvtamy o tém także słowa Jezusa Chrystusa w Ewangielii św.: "Jeżeli ofiarujesz swój dar do oltarza, a tam wspomnisz, że brat twój ma nieco przeciw tobie; zostaw tam dar twój przed ottarzem, a idź pierwej zjednać sie z bratem twoim; a tedy przyszedlszy, ofiarujesz dar twój". (Sw. Mat. V. 23-24).

Chrześcijaninie katoliku! który za najmniejszą przykrość, doświadczoną od bliźniego, za samo uchybienie zwyczajnéj grzeczności, etykiety, oddychasz zemstą ku niemu i upatrujesz sposobnéj chwili do wywarcia onéj; tyś niegodzien tak zaszczytnego nazwania Chrześcijanina, tyś nie uczeń Jezusa Chrystusa, który słowem i przykładem rozkazuje darować urazy bliźniemu! Jakżeż się odważasz przesyłać tę prośbę do Boga: "Odpuść nam nasze winy, jako i my odpuszczamy naszym winowajcom"! Jeżeli z pomiędzy słuchaczów, jest, broń Boże, kto, takim nieubłaganym mścicielem krzywd sobie wyrządzonych, niechaj wrazi w pamięć słyszany wykład téj prośby i niechaj się strzeże, aby własnémi usty nie prosił Boga o potępienie.

Szósta prosba: I nie wódź nas na pokuszenie.

Nim przystapimy do wykładu téj prośby, zastanówmy się najprzód: co to jest i jakie pokuszenie czyli pokusa. Po piérwsze: to słowo: pokuszenie, w ogólności uważane, oznacza próbę, czyli dowiedzenie się lub doświadczenie tego, czego kto nie zna, nie wié, w celu przekonania się o prawdzie. W tém rozumieniu Bóg żadnego człowieka nie doświadcza, ani kusi, bo nié ma nic takiego, czegoby On nie wiedział, bo On zna lepiej człowieka, jak ten sam siebie. Powiada bowiem św. Paweł apostol: "Nié masz żadnego stworzenia niewidzialnego przed oblicznością Jego, lecz wszystkie obnażone są i odkryte oczom Jego". (Kor. IV. 13). Powtóre: Kuszenie uważa się za przepuszczenie na kogo przeciwności. Takim sposobem, według świadectwa Pisma św., Bóg ludzi kusi, to jest, zsyła na nich różne przykrości, aby im dał sposobność ćwiczenia się w rozmaitych cnotach i okazania siebie na zewnątrz, jakim kto jest w gruncie duszy, a to dla zbudowania innych i pomnożenia zasług jego. Tak Bóg kusił Abrahama, rozkazując mu zabić najmilszego syna swojego na ofiarę; tu patryjarcha okazał gotowość swoję w spełnieniu woli Boga, lubo go to kosztowało wyrzeczenia się najmilszych uczuć przyrodzonych, lubo to zakrwawiało jego serce ojcowskie; oto przykład dla wszystkich pokoleń ludzkich, - posłuszeństwa Bogu. Zsyła Bóg na ludzi rozmaite utrapienia: prześladowania, choroby, straty,

ubóstwa i t. d. jako środki, którémi doświadcza wiary i cnoty naszéj, równie jak ogień, którym sie próbuje i oczyszcza złoto i takie to doświadczenie nazywa się w Pi smie św. pokusa: "Kusi was Pan Bóg wasz (powiada Mojżesz), aby jawno było: jeśli Go milujecie, czy nie, ze wszystkiego serca i ze wszystkiej duszy waszej". (Deut. V. 8-9). Po trzecie nakoniec: pokuszenie, czyli pokusa uważa sie za pobudzenie i nakłonienie kogo do grzéchu. W taki sposób nikogo Bóg nie kusi. Ktoby przeciwnie rozumiał, ten byłby wielkim blużnierca. Lecz każdy kuszonym bywa: albo od czarta, który dlatego się zowie szatanem, to jest kusicielem; albo od złych ludzi, utrzymujących strone szatana, a których ludzi nauka chrześcijańska pospolicie nazywa światem; albo nareszcie kuszonym bywa od złej pożadliwości swojego ciała źwiérzecego. Szatan przez poduszczenia swoje czyli podszepty usiłuje przywieść człowieka do grzéchu, o czém nas ostrzega św. Piotr, apostoł, mówiąc: "Trzéżwémi bądźcie i czujcie, boć przeciwnik wasz djabeł, jako lew ryczący kraży, szukając, aby kogo pożarł, któremu się sprzcciwiajcie mocni w wierze". (1. Piotr V. 8-9). Kusza czyli pobudzaja nas do grzéchu żli ludzie czyli świat przez swoje błędy, złe przykłady, powaby, namowy, zbytki, rozkosze, pogróżki, prześladowania i t. d. Ciało nasze źwierzęce, czyli zmysłowość cielesna Ignąc do rozkoszy, do próżnowania, do pełnienia swéj woli, pragnąc dogodzić wszystkim żadzom i namiętnościom swoim, przywodzi do grzéchu. "Każdy bywa kuszony (mówi św. Jakób apostoł), od własnéj pożądliwości pociagany i przynęcany. Zatém pożadliwość, poczawszy, rodzi grzéch, a grzéch wykonany rodzi śmierć". (Świety Jan I. 14-15).

Bluźnierstwem, jak mówiłem, byłoby rozumieć, że Bóg człowieka w tém rozumieniu kusi, przywodząc go do grzéchu; lecz bywa niekiedy, że Bóg, mogąc zapobiedz, aby go nie napadła pokusa, nie zapobiega; gdy napada, mogąc go wesprzéć silną łaską Swoją, aby nie upadł, nie wspiéra i dopuszcza, że zgrzészy. Czynito: albo dla ukarania człowieka, że się sam dobrowolnie naraził na pokusy, albo dla ukarania pychy i obojętności jego, a razem dla nauczenia, żeśmy sami z siebie zbyt słabi; abyśmy więc

nie ufając sobie, ciągle czuwali i wzywali pomocy Boskiej. Bóg zostawia niekiedy ludzi, podług słów św. Pawła, apostoła (Rzym. I, 14. 28): pożadliwościom serca ich, aby czynili co nie przystoi, którzy wiedzą o prawie Bożem, a nie chca go wyrozumiéć, nie usiłują do niego się zastósować, lekceważa przestrogi posłańców Boga i natchnienia wewnętrzne. Słowem: tym, którzy nie korzystaja z łask Bożych, Bóg umyka swe łaski. Udziela im zaszczytów, urzedów, godności, bogactw, zdrowia i innych rzeczy doczesnych, wiedząc, że tego wszystkiego na złe używać będą. Jestto kara Boga, a ta ze wszystkich najstraszniejsza. Tą więc prośbą: "nie wódź nas na pokuszenie" błagamy Boga, aby nie dopuszczał na nas pokus szatańskich, albo przynajmniej nie dozwolił mu kusić nas nad siły nasze; aby nas Bóg nie opuścił w czasach pokusy, aby raczej udzielił nam łaski swojej do jej zwycieżenia; aby nas nie oddawał złym pożadliwościom serca naszego, udzielił siły do pokonania onych, albo raczéj: żeby nam nie dał, czego z lubością pragniemy, a co jest szkodliwém zbawieniu naszemu. Niechaj raczej zsyła na nas utrapienia czesne, aniżeli taką pomyślność, któraby nas przyprawić n. ła o zgubę wieczną. Ta prosba błagamy Boga, aby dał nam siły do zwyciężenia świata, kiedy ten usikuje nas zkudzić, już to fakszywémi rozkoszami, już to wprowadzając nas w błędy swoje, już nas odstraszając pośmiewiskiem lub prześladowaniem od szukania królestwa niebieskiego; jeżeli zaś dopuścił upaść w czasie pokusy, żeby się obszedł z nami według miłosierdzia Swojego, dajac laske odpokutowania.

Zezwolenie tylko na pokusy stanowi grzéch; samo zaś doświadczanie pokus nie jest grzéchem: owszem bywa powodem do zasługi, skoro im dajemy odpór i one pokonywamy. Sam Jezus Chrystus, lubo Bóg-człowiek, był od czarta kuszony, jak czytamy w Ewangielii św. Co mamy czynić dla uniknienia pokus, naucza nas Jezus Chrystus, mówiąc: "Czujcie i módlcie się, abyście nie weszli w pokuszenie". (Św. Mat. XXVI. 14). Czujność ta zależy na pilném zatrudnieniu się pożyteczną pracą, gdyż próżnowanie jest matką wszystkiego złego; na wystrzeganiu się okoliczności, wiodacych do grzéchu i na zamiłowaniu, ile można,

osobności. Sami unikając pokus, uzbrajamy się przeciwko nim modlitwą, i jak naucza św. Paweł, apostoł: "biorąc tarcze wiary, którabyście mogli wszystkie strzały ogniste złośliwego zgasić. I przyłbicę zbawienia weźmijcie i miecz ducha, które jest Słowo Boże". (Efez. VI. 16-7). Gdy kogo zaczyna pokusa jaka napastować, niechaj wyraża na sobie znak krzyża św., niechaj się pomodli z żywa wiarą, niechaj sie zastanawia nad rzeczami ostatecznémi, jakiémi sa: śmierć, sad, niebo i piekło: oto najskuteczniejsze sposoby do odpędzania pokus; mimo, to jeżeliby często napastowały, radzić się należy roztropnego spowiednika, i otrzymane rady święcie wypełnić. Przy takiej usilności z naszéj strony, z pożytkiem będzie przesłać tę prośbę do Boga: "nie wódź nas na pokuszenie". Jeżelibyśmy, na nieszczęście, zwyciężeni od pokus, upadli, jak najprędzej powinniśmy powstawać przez pokutę i nadal pilniéj jeszcze czuwać nad soba. Tak nam zaleca Duch Św.: "Synu! jeśliś zgrzészył, nie przydawaj drugi raz, ale i za dawne proś, abyć były odpuszczone. Uciekaj przed grzéchy, jako przed wężem, a jeśli do nich przystąpisz, ukaszą cię". (Ekkl. XXI. 1-2).

Siódma i ostatnia prosba: Ale nas zbaw ode złego. Co to jest za złe, o uwolnienie od którego w téj prosbie błagamy Boga? Tego złego nie dojrzemy okiem ciała, nie poznamy go. Ludzie światowi, cieleśni, pospolicie się mylą w rozróżnieniu istotnego dobrego od złego; czesto biora dobro pozorne, fałszywe, za istotne dobro, a co się dla nich złem wydaje, bywa częstokroć istotném dobrem. Śmierć, naprzykład, uważają oni za złe największe, bo przywodzi im na pamięć boleści, jakie przy rozłączeniu się duszy z ciałem wycierpiéć przyjdzie, bo śmierć wydziera życie ze wszystkiemi jego przyjemnościami, odrywa od miłych osób i przedmiotów, bo to ciało przez nich zbyt ulubione, wypieszczone, ulegnie zepsuciu, zgniliżnie, bo nakoniec śmierć przedstawia im przyszłość niepewną, która trwoży. Gdy tymczasem, skoro na też samą rzecz zapatrywać się będziemy okiem wiary, dostrzeżemy, że śmierć jest istotném dobrem dla człowieka, jest prawdziwém uszczęśliwieniem jego. Bo wiara święta nas uczy: że śmierć jest przejściem z życia doczesnego

do wiecznego, a piérwsze porównawszy z drugiém, wypadnie: że życie doczesne życiem nazwać sie właściwie nié może, ale raczéj przeciagłościa śmierci; że śmierć jest skończeniem trudów, kłopotów, zmartwień, różnych przykrości i boleści! że śmierć jest ukończeniem wojny, jaka dobry chrześcijanin z nieprzyjaciołmi zbawienia ustawicznie prowadzić musi, a jest poczatkiem odpoczynku miłego; jest czasem nagrody, sprawiedliwemu od Boga naznaczonéj; że śmierć wiernego chrześcijanina przenosi z padołu płaczu do przybytków Boskich, na łono niebieskiego Ojca. Wiara nas święta uczy, że istotném i największém złem na tym świecie jest sam grzéch; o czém na inném miejscu mówić się będzie. Miejmy tylko żywa wiarę, bracia katolicy! a poznamy to złe w całéj rozciągłości, od którego i od powodów do niego wiodacych, prośmy w modlitwie Pańskiej o wybawienie bezwarunkowo. Choroby zaś, kaléctwa, utraty godności i sławy, utraty majatku, niedostatki, nedza, prześladowanie i rozmaite przykrości, sa tylko złem pozorném: wolno nam prosić Boga o wybawienie i od nich, lecz powinnismy prosić warunkowo: jeżeli się Bogu podoba oddalić je, niechaj raczy oddalić; a jeżeli nie, to należy być nam gotowymi do znoszenia tych przykrości, skoro jest taka wola Boża, abyśmy je znosili. Są one, powiadam, złem pozorném, a nawet stają się dobrem istotném dla człowieka: bo gdy je znosi w duchu pokuty, wypłaca się niémi sprawiedli-wości Bożej za swoje grzechy; bo dają one sposobność do zasług, a tém samém do nagrody w niebie. Kończy się modlitwa Pańska tym wyrazem: Amen. Ten wyraz wzięty z hebrajskiego czyli z żydowskiego języka; po polsku zaś znaczy: niechaj się tak stanie. W tym wyrazie: Amen jest jakby zbiór wszystkich myśli, zawartych w całej modlitwie; jest, jakby treściwem jej powtórzeniem, jest, jakby ostatniém przyzwoleniem i zgodzeniem się, czyli życzeniem naszém, aby się to stało, aby się spełniło, o co prosimy Boga; jestto jakby pieczęć, wyciśniona na końcu prośby, jaką do Boga przesyłamy.

Na tém się kończy wykład modlitwy Pańskiej. Przypominajcie sobie często, bracia katolicy! wszystkie uwagi w tym wykładzie czynione, przypominajcie myśli, jakie się za-

wiérają w każdéj z tych siedmiu próśb. Nareszcie zastanówcie się nad sobą: czy w takich myślach i czy w rzeczoném, należytém usposobieniu dotąd przesyłaliście te prosby do Boga. Poznaliście ducha Jezusa Chrystusa, jaki jest rozlany w téj Jego modlitwie, nam podanéj; powinniśmy więc przejąć się tym duchem i w tym duchu ją odmawiać; przeciwnym sposobem odmawiana ta Boska modlitwa żadnéj nié ma wagi, żadnego znaczenia; nietylko żadnéj wtedy nie odviesiemy korzyści z jéj odmawiania; owszem, poniesie się jeszcze wielka nader szkoda, bo się stanie obraza i zniewaga Boga, stanie się dla nas przyczyna kary. Tu widzimy, że powinniśmy, ile tylko jest w mocy naszéj, panować nad sobą, och wiele pracować! aby za pomocą prawd ewangielicznych ducha naszego wyrobić na ducha prawdziwie chrześcijańskiego, czyli na ducha, podobnego do ducha Jezusa Chrystusa, a wtenczas tylko dobrze zrozumiémy te wielką modlitwe i wtenczas tak ta modlitwa, jak inne, odmawiane z uwaga, z podniesieniem duszy do Boga, sprawia nam zbawienne skutki, co daj, o miłosierny Boże. Amen.



### NAUKA VI.

# O pozdrowieniu Anielskiém.

"Błogosławiony żywot, który Cię nosił i piersi, któreś ssał". Św. Łuk. XI, 27.

Pewna niewiasta, patrząc na cuda Jezusa Chrystusa, słuchając nauki Jego i podziwiając te cuda i tę naukę, tchnącą mądrością Boską, wydała głos uwielbienia ku Najświętszej Matce Jego, wołając z uniesieniem, wśród tłumu ludzi: "Błogosławiony żywot, który Cię nosił i piersi, któreś ssał". W rzeczy samej, cóż ze wszystkich stworzeń godniejszem jest uwielbienia i czci naszej nad Najświętszą Maryją? która strzegąc pilnie łask Bożych, najhojniej na nią wylanych, będąc najdoskonalszem stwo-

rzeniem, najczystszą Dziewica, zasłużyła na godność Matki Boga-Człowieka, Jezusa Chrystusa. Dlatego to Kościół św., na wzór owej niewiasty, najpierwsza przyznaje Jej cześć no Bogu. Pod Jéj wezwaniem liczne powstały świątynie Boga, a nié ma żadnéj świątyni, w którejby, na Jej cześć, nie był wzniesiony oltarz. Pod Jéj tytułem liczne zakony założone; na Jéj uwielbienie ileż to bractw zaprowadzono! Kościół św. nazywa Ja Matka miłosierdzia, Arka przymierza między Bogiem a ludźmi, jedyna ucieczka grzészników, gdyż w potrzebach naszych, w upadkach naszych, najpewniejszy przystęp do Zbawiciela przez Jego Najświętszą Matkę. Ona bowiem, jako Matka Jezusa i Matka nasza, czegóż nam nie zdoła uprosić u swego najmilszego Syna. Ona jest Matka nasza, gdyż Zbawca, konając na krzyżu, gdy wyrzekł do Najświetszej Maryi: "Niewiasto, oto syn twój, (a potem do Jana św., wskazujac na Nia) oto Matka twoja" (Św. Jan XIX. 27), tém samém cały ród ludzki, w osobie ukochanego swojego ucznia, oddał Jéj za dzieci. A więc powiadam: jako Matka, z lubościa przyjmuje sprawe nasza, skoro tylko z zupełném zaufaniem polecamy ja téj najlepszéj Matce. Z lubością przyjmuje sprawę naszą, bo kocha nas Ona macierzyńską czułością, gdy my Ją kochamy synowską, gdy my się do Niéj udajemy, Ją wielbimy, jako najdoskonalsze, najświętsze dzieło rak Boskich, jako Matkę Boga-człowieka. Kościół świety czuje dla Niéj najwyższe uwielbienie, kiedy w nim widzimy tak wiele pieśni św., tak wiele modłów do Najświętszéj Maryi Panny ułożonych. Lecz między wszystkiémi modlitwami, najważniejsza ta, którą nazywamy pozdrowieniem Anielskiem, bo ona pochodzi z nieba i okazuje najwyższą dostojność Maryi. Ta modlitwa składa się z trzech części: piérwszéj następne słowa: Zdrowaś Maryjo, łaskiś pełna, Pan z Tobą, błogosławionaś Ty miedzy niewiastami. (Św. Łuk. 1. 28). sa słowami archaniola Gabryjela, którémi tę Najświętszą Dziewice, najgoretsze przesyłającą na osobności modły do Boga, powitał wprzódy, nim miał Ją uwiadomić o przyczynie swojego poselstwa, nim miał Jej odkryć, że wola Stwórcy jest, aby ona w swoich wnętrznościach poczęła, a następnie porodziła Syna, zwanego Synem Bożym. Gdy

Najświętsza Maryja przez samo zgodzenie się z wolą Boga, za sprawą Ducha św., w sposób niepojęty i tajemniczy, poczęła w swoim żywocie Jezusa Chrystusa, gdy oraz objawił Jéj archanioł, że i Elżbiéta, Jéj krewna, będąca z przyrodzenia niepłodną i już starą, także poczęła św. Jana, mającego się nazwać Chrzcicielem; udała się do Niéj Najświętsza Maryja, dla odwiédzenia, powinszowania i usłużenia, albo raczéj udała się Duchem świętym wiedziona, dla poświęcenia Przesłańca Zbawiciela jeszcze w żywocie Matki jego. "Skoro usłyszała Elżbiéta, (powiada Ewangielija św.) pozdrowienie Maryi, skoczyło dzieciątko w żywocie Jéj i napełniona jest Duchem świętym Elżbiéta i zawołała głosem wielkim i rzekła: Błogosławionaś Ty między niewiastami i błogosławion Owoc żywota Twego". (Św. Łuk. 1. 41. 42). I te ostatnie słowa

składają drugą część modlitwy naszéj.

Część jej trzecia składa się z następnych wyrazów: Święta Maryjo, Matko Boża! módl się za nami grzesznemi, teraz i w godzine śmierci naszej; jestto dodatek, przez Kościół św. ułożony. W téj modlitwie razem z archaniołem winszujemy niejako Najśw. Dziewicy. że Ona została godną najobfitszych łask Stwórcy, że Bóg jest z Nia, a Ona z Bogiem w jedności; winszujemy Jéj niejako razem ze św. Elżbiétą, że Ona jest błogosławioną, czyli, że jest najszczęśliwszą pomiędzy wszystkiémi niewiastami, że jest błogosławiony, czyli najświętszy Owoc Jéj żywota, bo całego rodu ludzkiego Zbawca, a tém samém przyznajemy Jéj najwyższa po Bogu cześć i uwielbienie. W końcu z Kościołem św. błagamy Ja, aby sama będąc wybraną i tyle zaszczyconą od Boga, raczyla do Niego wstawiać się za nami biédnymi i w ciągu życia naszego i w godzinę śmierci naszéj, w téj najbardziéj stanowczej dla nas chwili. Aby nas Bóg i podczas pielgrzymki ziemskiéj miał w swojéj ojcowskiéj opiece, prowadził drogą praw swoich świętych! nareszcie, aby zesłał szczęśliwą śmierć i przyjął do chwały swojej. Oraz przez tę modlitwę przypominamy sobie najwieksza dobroć i milosierdzie Boskie, okazane dla całego rodu ludzkiego, przez tajemnicę Wcielenia Syna Bożego, a to przypomnienie powinno w nas obudzić najwieksza wdzieczność, mi-

łość i największą ufność ku Bogu, który "tak ukochał świat, iż oddał mu najmilszego Syna swojego, aby każdy, kto weń wierzy, nie zginął, ale miał żywot wieczny", jak powiada Ewangielija św. Dlatego to Kościół św. tę modlitwe Pozdrowienia anielskiego zbyt wysoko ceniac, zalecił wiernym jak najczęściej ją odmawiać. Dlatego po trzykroć na dzień: zrana, w południe i wieczorem, głosem dzwonu wzywa wszystkich do téj modlitwy, dodając do niéj najkrótsza historyją Wcielenia Syna Bożego w następnych wyrazach: Anioł Pański zwiastował Pannie Marvi i poczeła z Ducha św. Potém Zdrowaś Maryja i t. d. Oto ja służebnica Pańska, niechaj mi sie stanie według słowa Twego. Potém Zdrowaś Maryjoi t. d. W tych słowach Najświętszéj Panny zamyka się odpowiédź Jej, dana posłańcowi Boskiemu, czyli zezwolenie, przy najgłębszej pokorze okazane, na poczęcie i porodzenie Zbawiciela świata. Jak wielka tu dla nas, bracia katolicy, nauka! Bóg ja wynosi do godności Matki Boga-człowieka, a Ona siebie uważa i nazywa służebnicą Pańska! Nauka, powiadam, wielka, że pokora jest wielką i jedyną cnotą, jest cnotą jedną z najmilszych Bogu, a nam najużyteczniejsza, jest posada naszego szcześcia na ziemi, naszego zbawienia, naszego wywyższenia; bo i Jezus Chrystus naucza. iż: kto się uniża, bedzie wywyższon". (Św. Łuk. XVIII. 14). I Duch Św. w pieniu Najśw. Panny, przy powitaniu się Jej ze świętą Elźbiéta, wyraża: "Złożył mocarze z stolicy, a podwyższył niskie". (Św. Łuk. I, 52). Cwiczmy się więc w pokorze i we wszystkich cnotach, biorac Najśw. Panne za wzór, bo przez to tylko z Nią podobieństwo okażemy się Jéj miřémi dzieémi, godnémi Jéj macierzyńskiéj opieki; przez to damy dowód uwielbienia Najświętszej Matce, skoro Ja nasladować poczniemy. Nakoniec mówi się: A Słowo Ciałem się stało i mieszkało miedzy nami. (Św. Jan I. 14). Potém Zdrowas Maryjo i t. d. Co to jest: Słowo Ciałem sie stało? Odwieczném Słowem, czyli, możnaby nazwać, myślą Boga Ojca, św. Jan, na początku Ewangielii swojéj, mianuje drugą Osobę Trójcy Przenajświętszej, czyli Syna Bożego, nim jeszcze w żywocie Najświętszéj Maryi Panny przyjął człowieczeństwo, jak czytamy: "Na początku było Słowo, a Słowo było u Boga,

a Bogiem było Słowo... Wszystko się przez Nie stało..." i jak myśl człowieka jest nieznaną, dopóki jéj nie opowié, lub nie napisze; tak druga Osoba Trójcy Przenajświętszéj, to jest: Jezus Chrystus, nazwany przed swojém wcieleniem się Słowem, nikomu nie był znany, aż dopiéro dał się poznać, gdy się narodził i zamieszkał pomiędzy ludźmi. Za co niech Mu bedzie cześć i chwała.

Tę modlitwę: "Anioł Pański" mówić powinnismy klęcząc; a tylko wieczorem każdéj soboty, niedzielami, także począwszy od południa Wielkiéj Soboty, aż do św. Trójcy, podług przepisów Kościoła św., stojąc odmawiać ją należy. Na te wyrazy: a Słowo Ciałem się stało i t. d., przyklękać trzeba, na znak dziękczynienia Bogu przez ten najgłębszy pokłon, że Bóg został człowiekiem i przyjął na siebie nędzę ludzką, aby ulżył i osłodził nędzę ludzi; że sam się poniżył, aby człowieka podnieść do najwyższéj

godności Synowstwa Bożego, dziedzica niebios.

O jakże ta modlitwa: Aniel Pański, nastrecza dobremu chrześcijaninowi wielkie, wspaniałe i święte uwagi! jakże w nim obudza wzajemna miłość ku tak dobremu Bogu, jak duszę jego podnosi do nieba! Bracia katolicy! Stosując się do ducha Kościoła św., najlepszéj matki naszéj, nie zaniedbujmy chętnie odmawiać jéj po trzykroć na dzień. Naśladujmy w tém Hiszpanów, których rolnicy, posłyszawszy głos dzwonu, wzywającego na te modlitwę, natychmiast opuszczają swój pług, rzemieślnicy warsztaty swoje, prawnicy zawieszają sądy, żołnierze obroty wojenne, na posiedzeniach przerywają zabawy, słowem, zdaje się, wszelki ruch w téj chwili w kraju ustaje, zdaje sie być pauza doczesnego życia, a wszyscy katolicy razem, przez te niebieską modlitwe Aniol Pański, składaja Bogu dzięki za Wcielenie Syna Bożego, wielbia Najświetsza Dziewicę. I u nas Kościół św., ta trotkliwa matka nasza, przez głos dzwonu, wzywa także dziatki swoje do téjże modlitwy, a my na to jéj wezwanie, jak również i na wezwanie i do innych obrzędów chrześcijańskich, zdawamy się zatykać uszy swoje. Tak, bracia katolicy! czyż nieprawda, że głos dzwonu wielu z nas nie zgoła nie obchodzi? Choć to on zapowiada, że w dni niedzielne i świateczne, wkrótce najświetsza ofiara Mszy, lub nauka ma sie odbywać w kościele, przecież dziatki, och te dziatki wyrodne! nie porzucają swoich zatrudnień domowych, swoich zabaw, a czasem gnusności, a czasem i występnych czynów i nie śpieszą do kościoła. Czy to głos dzwonu daje wiedziéć, że ktoś z braci naszych, przeniósłszy się do wieczności, ma stanąć przed surowym sądem Boga, dla zdania rachunku z życia ziemskiego, że pragnie, abyśmy, powodowani miłością bliżniego, wstawiali się przez modły nasze do Stwórcy, żebrząc dla niego miłosierdzia, to wielu z katolików, jakby nie słyszy tego głosu. Znakiem czego jest takie postępowanie? Oto: albo brak wiary, brak czułości, albo niedbalstwo i odrętwiałość ducha, lub nakoniec brak miłości Boga i bliżniego; słowem, jestto strasznym skutkiem uśpienia religijnego. Lękajmy się, bracia katolicy! aby ten głos Matki naszéj nie zamilkł na zawsze dla nas,

gdy mu jesteśmy tak nieposłuszni.

Wieczorem, po przedzwonieniu na Anioł Pański, trzy razy po trzykroć zrzadka uderzają w dzwon: i to dziewięciokrotne uderzenie rozmaici rozmaicie, mylnie, a niektórzy dziwacznie i zabobonnie tłómaczą, A zatém wiedzcie, że nie innego tu się nie oznacza, tylko pamiątke, że Najświetsza Matka dziewieć miesiecy nosiła Jezusa Chrystusa w żywocie swoim: i to przypomnienie obudzać powinno w nas wiarę, że On, bedać prawdziwym Bogiem, był oraz i prawdziwym człowiekiem: albowiem Ciało swoje Najświętsze kształcił w żywocie niewiasty, w takiż sposób i w przeciągu takiegoż czasu, jak i każdy człowiek; a potém, jak każdy człowiek, po urodzeniu wzrastał, wiec, w czasie mak okrutnych i śmierci krzyżowej, na co z miłości ku nam dobrowolnie się podał, za grzéchy nasze dotkliwe ponosił cierpienia. Za to winniśmy Mu największą wdzięczność, wzajemną miłość, zupełną uległość i posłuszeństwo w tém, co nam zaleca, czyli winniśmy Go przez wszystkie wieki czcić i chwalić. Amen.

Teraz następuje z porządku wykład Sładu Apostostolskiego, od tych słów poczynającego się: Wierzę w Boga Ojca. Dla lepszego wyrozumienia tego wykładu i dla większéj korzyści, następną naukę mam miéć przy pomocy

Boskiéj o wierze w ogólności.

#### NAUKA VII.

## O wierze w ogólności.

"Kto uwierzy i ochrzci się, zbawion będzie; a kto nie uwierzy, będzie potępion. Św. Mar. XVI. 16.

Oto wyrok Boga Zbawiciela, pouczajączy nas, że wiara zapewnia wieczne zbawienie, zapewnia niebo, a za brakiem wiary idzie niechybnie potępienie wieczne, idzie piekło.... Co za moc! co za potega wiary! Ale ta moc, ta jéj potega widocznie wykazuje się jeszcze i na wielu miejscach Ewangielii świętéj. Tam czytamy, że Jezus Chrystus, przed uzdrowieniem chorych, pospolicie domagał się wprzódy wiary, że mocen jest uzdrowić; czytamy także, iż po uzdrowieniu, odprawując od siebie, te do nich mawiał slowa: idź, wiara twoja ciebie uzdrowiła". I przed wskrzeszeniem Łazarza wymagał od siostry jego Marty, aby wierzyła, że go do życia przywrócić może. Przez wiare w Jezusa Chrystusa, apostołowie i inni niezliczeni święci, jak nas uczą dzieje apostolskie i historja Kościoła św., wiele czynili cudów. W życiu św. Grzegorza, biskupa, cudotwórca zwanego, czytamy, między wieloma innémi cudami, które poczynił, i o tém: że gdy skała około morza Czarnego leżąca przeszkadzała mu tam wystawie kościół, ten mąż świety, polegając na zapewnieniu Jezusa Chrystusa, daném aposto-Rom: "Jeżeli miéć będziecie wiary choć tyle, jak ziarno gorczycy, góry przenosić bedziecie z jednego miejsca na drugie"; żywą wiarą swoją owa skale posunął w morze, tak, iż dogodne uczyniło się miejsce na wystawienie kościoła. Skoro tak potrzebna wiara taka moc taka potega i zadziwiające jej skutki, wiedzieć nam należy: co to jest wiara? jakie ma fundamenta, jaka pewność daje wiara chrześcijańska?

Wiara, w ogólności uważana, jestto zgodzenie się na świadectwo lub dowody względem bytu jakiéj istoty lub

rzeczy, względem jakiego czynu albo wypadku zaszłego. Im te świadectwa lub dowody są większej wagi, im są pewniejsze, tem wiara gruntowniejszą, pewniejszą się staje. Wiara nie to samo znaczy co przekonanie, bo przekonanie jednych tworzy w drugich wiare; ta, jak sie powiedziało, nabywa się ze świadectw lub dowodów; przekonanie zaś nabywa się przez zmysły. I tak naprzykład: że jest Rzym, że na stolicy apostolskiej zasiada teraz Leon XIII, że on takie a takie odbywa czynności, wierzymy temu zupełnie, bo liczne pisma urzędowe i prywatne, bo wędrownicy o tém jednozgodnie poświadczają, A tego, ktoby temu nie wierzył, czyby każdy z nas nie uznał za nierozsądnego, za niemającego zdrowego rozumu? Że zaś jest miasteczko N., że w kościele w niem będącym odprawuje się corocznie uroczystość N., że na tę lud zgromadza się licznie, o tém wszystkiem nabieramy przekonania za pomocą zmysłów widzenia i słyszenia. Nie-kiedy wiara pewniejszą jest od przekonania, bo czasem się zdarza, że zmysły nasze, będąc ułudzonémi, falszywe tworzą przekonanie. Spodziewam się, że niejeden ze sluchaczów sam na sobie tego doświadczył.

Wiara w pożyciu ludzkiém nader jest wielkiego znaczenia. Przez wiarę bowiem ludzie łączą się w społeczność, wchodzą we wzajemne stosunki, zaradzają potrzebom jedni drugich i zapewniają sobie nawzajem szczęście. Na wierze stoją państwa i trony, spoczywa spokój narodów. Przez wiarę odbywają się sądy, karzą się występki, nagradza się cnota i domierza się święta sprawiedliwość. Przez wiarę utrzymują się związki familijne i przyjazne, utrzymują się

domy.

Człowiek z przyrodzenia skłonnym jest do wiary, tak dalece, że gdy częstokroć dumnego rozumu swojego nie chce poddać wierze, w rzeczach, których pojąć nie może, lubo dowody za wiarą w te materyje mają powagę największą, a nawet powagę Boską; to wierzy niekiedy w gusła, w czary, w zabobony, słowem w głupstwa: na taką wiarę zdrowy rozsądek przystać nie może. I to jest widocznym znakiem kary Boskiej albo za dumę, albo za niedbalstwo w oświeceniu rozumu. Bywa jednak i taki człowiek, który nikomu i niczemu nie wierzy, i ten praw-

dziwie jest nieszczęśliwym: bo w ciągłéj zostając watpliwości, w ustawicznej obawie, aby oszukanym nie był, doznaje niepokoju i udręczenia. Niemniej biedny łatwowierny, bo nieraz uwiedzionym, w błąd wprowadzonym i od złych ludzi oszukanym i skrzywdzonym bywa. Na to dany rozum i zdrowy rozsądek człowiekowi, aby temi władzami duszy rostrząsał świadectwa i dowody; poznał: jakiej są one wagi, czy na nich można wiarę swoję opierać lub nie. Wszakże, jeżeli człowiek jaki, o którego uczciwości jesteśmy przekonani i pewni, że ust swoich nigdy nie spłamił kłamstwem, powiada nam o czem: czyliż mu nie powinniśmy wierzyć? Tembardziej jeszcze wierzyć powinniśmy, gdy kilku lub i kilkunastu podobnych ludzi, z własnego przekonania świadczą, jednozgodnie o bycie jakiej rzeczy, lub o jakim wypadku.

Zwróćmy teraz uwagę na wiarę chrześcijańską. Czy można być jéj pewnym? jakie ma onaza sobą świadectwa i dowody, jaki fundament, na którymby można, podług krytyki zdrowego rozsadku, zasadzać wiarę nasza?

Fundamentem wiary chrześcijańskiej jest Jezus Chrystus. Że On żył na ziemi, któż o tém watpić może, uważając pomniki, jakiémi są: krzyż, Jego nauka, święte sakramenta i t. d.? mając historyją, wspominającą o Nim, wskazująca miejsce urodzenia Jego Betleem, miejsce wzrostu Nazaret, rodzaj śmierci i miejsce Jeruzalem? Zreszta. skad samo to nazwanie! Chrześcijanin, po łacinie Christianus, jeżeli nie od Chrystusa pochodzi? Że nie był on tylko zwyczajnym człowiekiem, dowodzą tego o Nim przepowiednie, Jego cuda, Jego nauka, męczeństwo, jakie niezliczona liczba ludzi rozmaitego stanu, wieku i płci poniosła, mianowicie w piérwszych trzech stuleciach Kościoła św., z powodu wiary w Niego. Rozbierzmy to w krótkich uwagach po szczególe. Przepowiednie o Nim w raju, po upadku piérwszych rodziców rozpoczęte w tych wyrazach: "Nasienie niewiasty zetrze głowe weża". (Rozdz. III. 15) coraz wyraźniej, coraz z większemi szczegółami w starym Zakonie powtarzające się, aż do przyjścia, Jego na świat, czyliż nie dowodzą Bóstwa Jego? Posłuchajmy tych przepowiedni: Błogosławione będą (rzekł Bóg do Abrahama) w nasieniu twojém wszystkie narody". (Roz-

dział. XII. 18). "Przyjdzie, który ma być posłan, a On będzie oczekiwaniem narodów". (Rozdz. XLIX. 10), "Za dni Jego wynijdzie sprawiedliwość i obfitość pokoju i będzie panował od morza do morza.... przed nim padać będą murzynowie.... I będą Mu sie kłaniać wszyscy królowie ziemscy.... I wszystkie narody będą Mu służyć". (Ps. LI. 7 i t. d.) "Oto Panna pocznie i porodzi Syna i nazwą Imię Jego Emanuel" (co znaczy: Bóg z nami), (Izaj. VII. 5). "Pan Zastępów, Imię Jego i Odkupiciel twój Izraelu, Bogiem wszystkiej ziemi nazwan bedzie". (Iz. LI. 5). "A ty Betleem Efrata, malutkiś jest między tysiącami Judzkiémi: z ciebie mi wynijdzie, który będzie panującym w Izraelu, a wyjście Jego od początku, ode dni wieczności". (Mich. V. 2). "Raduj się wielce córko Syjon! wykrzyknij córko Jeruzalem! Oto Król twój przyjdzie tobie sprawiedliwy i Zbawiciel On ubogi, a wsiadający na oślicę i na źrebię oślicy". (Zachar. IX. 9). Przepowiedziany tu wjazd do Jerozolimy. "Ciało moje dalem bijącym, a policzki szczypiącym, Twarzy mojéj nie odwra-całem od łających i plujących na mię". (Izaj. L. 6.) Jego nogi i ręce przebodzone; policzone wszystkie kości, rozdzielone szaty, a o suknię los miotany, język żółcią i octem napawany". (Ps. XXIII.) "Rzekł Pan Panu memu: siądz po prawicy mojéj, aż położę nieprzyjacioły Twoje podnóżkiem nóg Twoich". (Ps. ČIX. 12.)

Oto są niektóre tylko ze znaczniejszych o Jezusie Chrystusie przepowiedni, które, dla krótkości czasu, przytaczam. Te przepowiednie i czyny Jego, możność ludzką przechodzące, czyli Jego cuda, o których mówi Ewangielija św.: Ślepi widzą, chromi chodzą, trędowaci biorą oczyszczenie, glusi słyszą, umarli z martwych powstają". (Św. Mat., XI. 5) jawnie dowodzą Jego Bóstwa. Skoro bowiem głosowi Jego czarci, choroby, śmierć sama, morze, wiatry, burze, nawałnice słowem cała przyroda są posłuszne, to ten głos poteżnym, wszechmocnym, Boskim ko-

niecznie być musi.

Takie to cuda wykonywał za życia swojego na ziemi i po śmierci już to sam przez się, już to przez wierne sługi swoje.

Co zaś do nauki Jego, jest ona tak moralna, tak czysta, tak święta, iż jej nie można nie uznać za Boską, ona bowiem wszystkich ludzi łącząc węzłem braterskiej miłości, jako dzieci jednego Ojca niebieskiego, usiłuje zapewnić im szczęście; ona oczyszcza człowieka z prochów ziemi i podnosi do Boga. Ona to stworzyła owych bohatérów ludzkości, co jeszcze i w niedawnych czasach szli sami dobrowolnie do niewoli barbarzyńców i stamtąd albo wykupywali niewolników za wyżebrane sumy, albo, gdy tych niestawało, jedni zdejmując kajdany z ojca rodziny z męża, z jedynaka syna u matki, wkładali na siebie, drudzy wracali do kraju chrześcijańskiego, dla wyżebrania znowu okupu swych braci. Ona to zrodziła owych bohatérów ludzkości, co w smutnych czasach zarazy, gardząc bolesną chorobą i śmiercią, usługiwali chorym; ona zrodziła Siostry miłosierdzia, zrodziła owych Wincentych a Paulo, Józefów Kalasantych, prawdziwych narzędzi Opatrznośći Boskiej. Lecz nie mowy, ale dzieła i obszérnego jeszcze dzieła potrzeba, na wyliczenie dobrodziejstw nauki Chrystusowéj, jakie ona przyniosła na ten padoł płaczu, dla uszcześliwienia ludzi.

Co do przepowiedni o Jezusie Chrystusie, upadł już ten zarzut niedowiarków: że po śmierci Jego dopiéro zostały wymyślone przez stronników, aby Go przez nie wsławić, kiedy dziś wielu mężów uczonych dowiodło, że stary Testament, zawiérający te przepowiednie, jeszcze na 285 lat przed Narodzeniem Jezusa Chrystusa znaleziono w ksiegozbiorze Ptolomeusza Filadelfa, króla Egiptu, na język grecki tłómaczony przez 72 uczonych żydów, z rozkazu tegoż króla. Zresztą te przepowiednie w starym Testamencie będące i dzisiaj są w ręku żydów, tych najzawziętszych nieprzyjaciół Chrześcijaństwa; możnaż przeto rozsądnie zgodzić się na to, aby żydzi, po śmierci Jezusa Chrystusa, zmyślone te o Nim przepowiednie, tak wyrażnie Go cechujące, przyjąwszy, zapisali do swoich ksiag świętych, ażeby one raz na zawsze były dla nich sola w oku? Ale czemu żydzi w tak wielkiej liczbie, czytając u siebie te przepowiednie, widząc ich spełnienie się na Jezusie Chrystusie, patrząc na Jego cuda, słuchając Jego Boskiej nauki, nie uwierzyli? Dziwić sie temu nie bedziemy, zastanowiwszy się z uwagą, jak zazdrość, nienawiść i zepsucie zaślepiają człowieka! Dlatego i Zbawiciel powiadał, jak czytamy w Ewangielii św.: "Przyszła światłość na świat, a ludzie ukochali więcéj ciemności, niż światłość, bo ich uczynki były złe". Wiemy w końcu, żeniezliczona liczba żydów prawego serca, z pomienionych pobudek uwierzyła w Bóstwo Jezusa Chrystusa.

Jego cuda i nauka są po części zapisane w Ewangielii św. przez św. Mateusza, św. Marka, św. Łukasza i św. Jana, Jego uczniów, apostołami zwanych, naocznych świadków tych cudów i téj nauki, jak z nich ostatni w liście swoim powiada: "Co było na początku, cośmy sami słyszeli, na cośmy oczyma naszémi patrzali, cośmy sami oglądali, czego się ręce nasze dotykały; to wam opowiadamy, ażebyście i wy towarzystwo mieli z nami":

Najmniejsza nie zachodzi watpliwość, że wyżej wspomnieni święci mężowie napisali Ewangieliją świętą, gdyż ich uczniowie i wielu innych świętych, uczonych i poważnych mężów, bliskich owych czasów, o tém w dziełach swoich poświadczają, Boska powage przyznaja Ewangielii św. i z niéj częstokroć w pismach przytaczają wyjatki. Że zaś co widzieli, co słyszeli, czego sie własnémi rekami dotykali, to napisali, także wapić nié można, bo nie widać w nich żadnéj interesowności, żadnych widoków doczesnych, któreby ich miały skłonić do zmyślania. A gdyby nawet i chcieli kłamać, to nié mogli, bo te ich pisma czytając współżyjący z Jezusem Chrystusem, a mianowicie Jego zawzięci nieprzyjaciele, którzy słuchali Jego nauki; patrzali na Jego życie i czyny, odkryliby kłamstwo i ono im wyrzucali. Musieli to, co pisali, pisać z zupełnego przekonania, skoro wszyscy apostołowie woleli okrutne ucierpiéć męki, a nawet śmierć ponieść od prześladowców, aniżeli zaprzeczyć prawdy tego, cogłosili, co pisali. Musieli i Chrześcijanie piérwszych stuleci przyznawać Ewangielii św. powagę Boska; musieli mocno wierzyć obietnicom i pogróżkom w niéj zawartym, jakie czekają z tamtéj strony grobu, w wieczności, kiedy, podług świadectwa historyi, milijony męczenników z ochotą krew swoję przelało za Ewangieliją św. i z téj krwi niejako rodzili sie nowi Chrześcijanie. Musza mocno wierzyć w pomienione prawdy i naszych czasów mężowie, którzy się udają do Chin, do Turcyi, do wysp i do innych bałwochwalczych i niewiernych narodów, niosąc do nich razem z Ewangieliją św. życie swoje. Czy my, bracia katolicy! będziemy mieli czysty rozum, zdrowy rozsądek, nie przyznając téjże Ewangielii św. Boskiéj powagi, jeżeli, podług jej świadectwa, nie damy wiary, że Jezus Chrystus był prawdziwym Bogiem i prawdziwym człowiekiem razem? A gdy to przyznamy, czy nasz rozum i rozsądek nie zniewoli nas do mocnego wierzenia nauce i wyrokom Jezusa

Chrystusa?

Sa jeszcze w Ewangielii św. niektórc prawdy, przez Jezusa Chrystusa ogłoszone, których i najbystrzejszy nawet rozum pojąć i ogarnąć nié może, czyli sa tajemnice. Ale nam rozsadek każe wierzyć w te tajemnice, lubo ich nie pojmujemy, bo je nam objawił Bóg, który, jako najdoskonalsza Istota, ani sam się pomylić, ani ludzi, najmilsze stworzenia swoje, w bład wprowadzać i oszukiwać nié może. Podobało się Panu Bogu podać niektòre tajemnice do wierzenia, aby tym sposobem rozum ludzki, tę władzę duszy tak potężna, tak dumna, upokorzył, aby pokazał, że dla rozumu ludzkiego są pewne granice. Czy to nas dziwić może, iż w religii Boskiej, iż w świecie duchowym, dla zmysłów ludzkich niedostępnym, są pewne tajemnice, gdy napotykamy tajemnice i w świecie fizycznym, czyli w przyrodzeniu. Naprzykład: na jednéj grzędzie z ziemi jednego rodzaju, widzimy rośliny rozmaitych kształtów, odmiennych farb: z nich jedne słodkie, inne gorzkie, inne kwaśne; jedne mają skutki chłodzące, inne rozpalające i t. d., gdy tymczasem wszystkie te rośliny, dla swojego wzrostu przez korzenie jedne i też same ciągnęły soki z ziemi, przez liście, też same gazy przyjmowały z powietrza. W roślinach zatém musza być inne zarody, czyli wewnętrzne różne ich siły, jedne i też same pożywienia przetwarzające na właściwe sobie substancyje. Tych zaś zarodów, tych sił, nawet rozum najgłębszych badaczów przyrodzenia nie dostrzegł i ich działania nie pojał i nie wytłómaczył. Samego siebie nawet człowiek, nie mówię już pod względem duszy, ale pod względem ciała pojąć nie jest w stanie. Naprzykład: ciała nasze rosna

i utrzymują się przez przyjmowanie rozmaitego rodzaju pokarmów i napojów, jakim sposobem, będące we wnętrznościach naszych siły, nazwane strawnémi, przerabiaja pożywienie w siebie wzięte, wprzódy na chil i inne płyny sobie właściwe, chil na krew, a krew na ciało? We wnętrznościach naszych odbywa się wielka działalność tych sił strawnych; one, jakby rozumne wyrobniki, wszystkie naprzód w ególe materyjały zdają się mléć, potém przesiéwać, części im niepotrzebne przez otwory ciała precz wyrzucać, przydatne zachować sobie, dla przerobienia na inne substancyje, jako się wyżej powiedziało; a my w sobie téj działalności nie czujemy i nie rozumiemy, jakim sposobem odbywają te swoją czynność. Byłbym nieskończonym w przytaczaniu tajemnic przyrodzenia. Zatém, jeżeli człowiek, który wiele działań przyrody zmysłami śledzić, niemało przyczyn i skutków ich odkrywać może, a jednak bardzo wielu przyczyn wytłómaczyć i pojąć nie zdoła, to czyż nie popełnia zuchwalstwa niedowiarek, gdy w religii Boskiéj, w świecie duchowym, zmysłom niedo-stępnym, usiłuje zedrzéć zasłonę tajemnic, wszystko zbadać, zrozumiéć i wytłómaczyć, a czego zbadać i zrozumieć nié może, to za omamienie uważa i odrzuca? Ani chce na to przystać, że wola była Boga, podając niektóre tajemnice do wierzenia, zakréślić granice dumnemu rozu-mowi jego. Ani chce słyszéć, że Bóg, jako Stwórca, jako najwyższy i samowładny Pan, ma prawo domagać się u stworzenia swojego ofiary nawet i z rozumu jego. Biada człowiekowi, sprzeciwiającemu się téj woli Boskiej! biada zuchwalcowi, ważącemu się przestępować, palcem Najwyższego zakréślone granice dla jego rozumu! bo przez to sam wpada w labirynt niepewności: przez urojone, subtelne i dziwaczne rozumowania sam siebie nie pojmuje, dla ludzi zdrowo myślących staje się godnym politowauia, sam traci wiare, a tém samém zbawienie i płytkie rozumy, nie ugruntowane w wierze, przywodzi do obłąkania i gorszy: "Biada człowiekowi onemu, przez którego przychodzi zgorszenie...lepiéj mu, aby zawieszono kamień mlyński u szyi jego i zatopiono go w glębokości mor-skiej". (Św. Mat. XVIII. 7). A małoż to mamy z dawniejszych nieco i dzisiejszych czasów pism, pod fałszy-

wym tytułem filozoficznych, w których dowcipném rozumowaniem obalają się prawdy religii Boskiej. Wielka cześć młodzieży, wiedziona chwalebną chęcią nauki, chwyta pisma takowe, w nich dostrzegając wysoki talent, odczytuje z zapałem, a będąc tego mniemania, że uczeni mężowie wszystko zgłębiwszy, w pismach swoich zamieszczają gruntowną oświatę, przejmuje się zdaniami i duchem w tych bezbożnych pismach rozlanémi i również jak ich autorowie, w nauce religii św. nieuki, zostają niedowiarkami; nie zważają na to, że niedowiarstwo, prócz tego, iż gubi duszę, rodzi jeszcze nieprawość, a ta ściąga niepoliczone klęski na społeczność ludzką. Dowodami na to dostatecznémi sa nieszcześcia, jakie niedowiarstwo przeszłego stulecia zlało na Francyja; a z téj stolicy mód wypłynał wezbrany potok bezprawi i zalał prawie świat cały ucywilizowany. Rzecz doświadczona, że namiętności ludzkie, nié mając dzielnego wędzidła wiary św., puszczają się za popędem cielesnym, zaczynają smakować we wszelkiém dogodzeniu zmysłowości zwiérzecej, w skutek czego psuje się serce i wola; święta sprawiedliwość wygnana bywa; interes, zysk i widoki tylko doczesne jedynémi stają się sprężynami działań ludzkich. Miłość i bojaźń Boga, miłość bliźniego, dażność do wyższego, właściwego człowiekowi przeznaczenia, te to słodkie owoce wiary, zupełnie zaniedbanémi zostają. Ze wszystkich stron dają się słyszéć smutne głosy narzekań: biéda na świecie! żle na świecie!... O ludzie! o rozumne istoty, kiedyż, ach kiedyż się przekonacie, że ta biéda, że to złe koniecznie na ziemi pozostać muszą, skoro wypędzicie Wiarę?! Oh! bracia katolicy! czyliż to nie jest obraz obecnych czasów? Powiécie mi, że nié masz pomiędzy nami, którzyby zaprzeczali bytności Boga, Bóstwa Jezusa, Chrystusa którzyby odrzucali prawdy objawione: lecz czyż nasze mysli, żądze i dażenia, czy nasza mowa, postępowanie są skierowane podług ducha wiary św.? Przypomnijmy, co powiedział św. Jakób apostoł: "Wiara, jeżeliby nié miała uczynków, martwa jest sama w sobie" (Św. Jakób II. 17). Cóż pomoże wierzyć po chrześcijańsku, a żyć życiem pogańskiem, czyli ustami wyznawać wiarę, a uczynkami jej sie zapiérać? Czyliż ten sługa nie wart większéj kary, który zna wolę swojego Pana, i jéj się sprzeciwia, aniżeli

ten, który jéj nie zna?

Ożywiajmy w sobie wiare, bracia katolicy! i jeszcze raz powtarzam: ożywiajmy w sobie wiare! Z najwieksza usilnościa pracujmy nad soba, ażeby ona się odbiła w naszych myślach, żądzach, mowach i czynnościach, a tém tylko dowiedziemy, żeśmy wierni. Ożywiajmy w sobie wiarę! a czém ją ożywić? Słowem Bożém. A gdzież to Słowo Boże? nie gdzieindziej, jeno w Kościele katolickim. Lubo Pismo św. jest prawdziwém Słowem Bożém, ale ono nazwaćby można tylko treścia wiary; tego nas uczy św. Jan na końcu Ewangielii św., mówiąc: "A jest i innych wiele rzeczy, które uczynił Jezus, które, gdyby się z osobna pisały, tusze, iż sam świat nie mógłby ogarnąć ksiąg, któreby się pisać miały". (Św. Jan XXI. 25). Jezus Chrystus, jak wiadomo, nic sam nie pisał; apostołowie, ci nieodstepni przez trzy lata widzowie wszystkich spraw Jego i sluchacze wszytkich nauk Jego, spełniajac postannictwo Boga, Zbawiciela po odebraniu Ducha św., rozeszli się po całym świecie i przez długi czas nauczali, nie także nie pisząc, aż nieprędko okazały się ich Ewangielije, listv. dzieje apostolskie i objawienia. A tak nauka Jezusa Chrystusa bardziej przez ustne podanie, aniżeli przez Pisma, przechodził stulecia i przeszła do tych posłańców Boskich, którzy dzisiaj spełniaja urzad apostolski. Między nimi więc w ogolności, czyli, co toż samo znaczy, w Kościele katolickim nauczającym, jest czyste Słowo Boże, ten jedyny zasilek wiary św. Oni strzega tego czystego źródła wiary, bo u nich jest Chrystus, jak sam powiada w Ewangielii św.: "Ja jestem z wami aż do skończenia świata". Co oni napisali, albo jakie pisma potwierdzili, czego oni w materyi religijnéj ustnie nauczają, to wszystko jest Słowo Boże, jest zasiłkiem wiary: czytajmy więc te pisma, słuchajmy ich nauk, bo Jezus Chrystus w Ewangielii św. powiada: "Kto was słucha, mnie slucha". Amen.

\_\_\_\_\_

### NAUKA VIII.

# O składzie Apostolskim w ogólności. oraz o piérwszym i drugim artykule.

"Idąc na wszystek świat, opowiadajcie Ewangieliją wszemu stworzeniu. Kto uwierzy i ochrzci się, zbawion będzie, a kto nie uwierzy, będzie potępion".

Św. Mar. XVI. 15. 16.

Jezus Chrystus po Zmartwychwstaniu swojém, a tuż przed Wniebowstapieniem, dał ostateczne zalecenie apostołom, aby sie rozeszli po całym świecie, opowiadając Ewangielija św., aby nauczali wszystkie narody wiary Boskiej, aby je zapewnili, że kto nie uwierzy, tego niechybne czeka potepienie. Ci święci mężowie, w szkole Jezusa Chrystusa wychowani, Duchem świetym natchnieni, przed spełnieniem danego im polecenia, przed rozejściem się po całym świecie, jak nas tradycyja czyli podanie uczy, zgromadziwszy sie na jedno miejsce, ułożyli treść całej wiary chrześcijańskiej, czyli Skład, dwanaście artykułów, albo cześci w sobie zawiérający; który Skład dlatego Apostolskim nazwany, poczynający się od tych wyrazów: Wierze w Boga Ojca i t. d. autentyczny i czysty, przechodząc przez podanie z ust do ust, od pokolenia do pokolenia w przeciagu dziewietnastu stuleci i do nas doszedł i od nas przekazanym być powinien następnym pokoleniem chrześcijańskim, tak aż do skończenia świata. Co za starożytny, co za szacowny pomnik chrześcijański!... Każdy z uczniów Jezusa Chrystusa uniósł z sobą ten Skład, tę treść wiary, aby ją rozwijając, nauczał ludy, w jednostajny sposób, téjże jednéj wiary Chrystusowej. Bo jako "Jeden Bóg, jeden chrzest, jedna wiara" podług słów św. Pawla apostoła, tak téż potrzeba, aby jednostajne jéj wyznanie jednoczyło wszystkich wyznawców Jezusa Chrystusa, czyli aby tworzyło jeden Kościół Chrystusowy. W tym składzie

apostolskim zamyka się cała treść wiary chrześcijańskiej i dlatego on krótki, aby każdy, nawet najmniej zdolny człowiek, mógł go się nauczyć i spamiętać. Ten skład jest treścią, potrzebuje przeto rozwinięcia, objaśnienia, aby go dobrze pojąć i rozumieć. I dlatego, przy pomocy Boskiej, każdy artykuł, w następnych naukach, mam zamiar objaśnie i wyłożyć; proszę tylko o pilną uwagę.

Pierwszy artykuł tego Składu apostolskiego brzmi

Wierzę w Boga Ojca Wszechmogącego, Stworzyciela nie-ba i ziemi. Wierzę, to słowo znaczy: że przystaję, czyli zgadzam się na to najprzód: że Bóg jest. Dlaczego? bo mnie objawienie o tém poświadcza i sam rozum tego naucza. Na każdéj prawie karcie Pisma św. starego i nowego Testamentu jest mowa o Bogu. To Pismo św. nazywa sie Słowem Bożém, czyli objawem woli Bożéj, a więc znajdować się musi Bóg, ona Istota, co objawia wolę swoję ludziom. Jezus Chrystus nazywa się Synem Bożym; już wiec osoba swoja dowodzi, że jest Bóg Ojciec. Dla Chrześcijanina te dowody są dostatecznémi o bytności Boga. Lecz abyśmy umocnili wiarę naszą co do téj prawdy, zapytajmy jeszcze rozumu naszego, a on powié, że gdy patrzymy naprzykład na dom jaki, na zégar lub inna maszynę, na obraz jaki lub rzeźbę, to nam zaraz przychodzi na myśl: że być musiał mistrz, co ten dom, ten zégar, tę maszynę zdziałał; musiał być artysta, co ten obraz, tę rzeźbę wykonał: również gdy patrzymy na słońce, księżyc, gwiazdy, na ziemię, z jéj istotami żywotnémi i nieżywotnémi, powinno także przychodzić nam na myśl, że być musi koniecznie Najwyższa, najmędrsza Istota, którą nazywamy Bogiem, co to wszystko zdziałała. Prawda, że istoty żywotne rodzą się z podobnych sobie istot, roślinne z ziarn; rozum nasz wszakże przekonywa, że piérwsze te istoty, z których poszły i teraz pochodzą dalsze, że piérwsze rośliny, z których ziarn rosną inne, musiały być koniecznie początkowo stworzone, albo same, albo ich ziarna, co je wydały, ręką twórczą zasiane. Rozum więc nas przekonywa, że jest Bóg, a ktoby dowodził, że go nié ma, ten nié ma rozumu, bo i Psalmista Pański powiedział: "Rzekł głupi w sercu swojém: nié masz Boga". (Ps. XIII. 1—2). Tak, bracia katolicy!

nierozumny to człowiek, ale zepsuty, który śmié dowodzie, że nie masz Boga, bo jego występki i zbrodnie, lękając sie surowéj kary Boga, przeczą bytności Jego. Lecz czyliż to przeczenie zdoła zniszczyć Boga, karzacego wystepki i zbrodnie? O nierozumie! o szaleństwo! a przecież byli tacy ludzie, a może są i gdzie teraz. Bracia katolicy! lekajmy się, unikajmy zepsucia, widząc do jakiéj ślepoty przywodzi ono człowieka. Słyszeliście, że z objawienia i rozumu przekonywamy się o bytności Boga. Toż objawienie podaje nam jeszcze do wiary, że Bóg jest jeden we trzech Osobach: Bóg Ojciec, Bóg Syn, Bóg Duch święty, czyli, że Bóg jest jeden w Trójcy Przenajświętszéj. I w starym Testamencie o téj wielkiéj tajemnicy widzimy wzmiankę. Dla krótkości mowy, jedno tylko wskaże miejsce: "Słowem Pańskiem (mówi Psalmista) nicha się utworzyły i duchem ust Jego wszystka moc ich stancla". (Psalm XXXII). Tu widzimy, że do stworzenia świata wpływała wola Pana Boga, czyli Boga Ojca i działanie Jego Słowa, bo tym wyrazem nazywa się Syn Boży, jak nas poueza Ewangielija Jana św.: "Na początku było Slowo, a Slowo było u Boga, a Bogiem było Słowo.... Wszystko się przez Nie stało". (Św. Jan I. 1). Także do stworzenia świata wpływało działanie Ducha świetego. W nowym Testamencie widzimy wyraźnie objawienie się Trójey Przenajświętszej, mianowicie, kiedy Jezus Chrystus był chrzczonym w rzece Jordanie od św. Jana, Duch św. okazał się wtenczas w postaci gołębia, unoszący się nad Jezusem Chrystusem i dał się słyszéć głos Boga Ojca z obłoków: "Ten jest Syn mój mily, w którymem upo-dobał sobie". (Św. Mat. 111. 17). Ta prawda Trójcy Przenajświętszej rozwija się w dalszych artykułach Składu Apostolskiego. Nié możemy pojąć, jak Bóg jest jeden we trzech Osobach, bo to właśnie nazywa się tajemnicą, lecz możemy i powinniśmy koniecznie, lubo w części, poznać te Osoby, dowiedziéć się o ich wpływie na nasze zbawienie, poznać zamiary, jakie mają względem nas te Osoby, abyśmy je zastosowali i z naszéj przyłożyli się strony do spełnienia siętych zamiarów; bo zbawienie nasze zawisło nie od pojecia téj tajemnicy, lecz od poznania: jakim jest Bóg, jaka wola Jego świeta względem nas, abyśmy ja pełnili.

jak Jezus Chrystus naucza w Ewangielii św.: "Tenci jest żywot wieczny, aby poznali Ciebie, Boga prawdziwego i któregoś poslał Jezusa Chrystusa". (Św. Jan XVII. 3). Starajmy się tedy, ile z objawienia i przez rozum z dzieł

Boskich można poznać, jakim jest Bóg.

Ewangielija św. Jana naucza, że: "Bóg jest Duchem" (Św. Jan IV. 12), to jest: Istota, nié mającą ciała, czyli niemateryjalną. A jeżeli Pismo św., mianowicie starego Testamentu, przypisuje Bogu: twarz, oczy, uszy, rece. palce i t. d., jeżeli maluje Boga Ojca w postaci poważnego starca, to czyni dla nauczenia nas, w sposób zmysłowy, jedyny do pojęcia, że Bóg jest Istota żyjaca, że On nie zostaje w spoczynku, lecz odbywa działania ducha, tylko przez podobieństwo do działań ludzkich: dlatego św. Paweł apostoł powiada: "Teraz widzimy przez źwierciadło, przez podobieństwo, lecz w on czas twarza w twarz,.. (I. Kor. XIII. 12). Bog, jako duch, wszystko sobą napełnia, wszędzie jest obecny: w niebie, na ziemi i na każdém miejscu i my w Bogu, jak wyraża Pismo św. "Żyjemy, ruszamy się i jesteśmy". (Dzieje apostolskie XVII. 28).

Bóg, jako Istota najdoskonalsza, ma najwyższy rozum, wszystko pojmuje, wszystko widzi, wszystko słyszy, wszystko przenika; nawet Indzkie myśli, żądze i wszelkie poruszenia serca nie są Mu tajne: "Nié masz stworzenia niewidzialnego przed Oblicznością Jego, lecz wszystkie obnażowe są i odkryte oczom Jego" (Kor. IV. 23), mówi św. Paweł, apostoł. Bóg ma wolną wolę i jest Wszechmocny, wszystko może co chce, a chce tylko to, co jest dobrém, prawém i świętém; bo sam święty, kocha się w dobrém, a złém się brzydzi i sam jest nieskończenie dobry, o czém się przekonywamy, zastanawiając się, że nietylko dał nam to, co jest konieczném do utrzymania życia, lecz nadto jeszcze dał i to, co służy do jego uprzyjemnienia. Ileż to mamy z jego szczodrobliwości gatunków zbóż, owoców, żwiérząt, ryb! i t. d.

Bóg jest miłosierny, gotów przebaczyć nasze grzechy, nawet i największe zbrodnie, bylebyśmy za nie żadowali, ich się wyrzekli, za nie pokutowali, jak przebaczył Piotrowi, Maryi Magdalenie, Łotrowi na krzyżu

i niezliczonym innym. Miłosierny Bóg porównany jest w Ewangielii św. już to do Ojca, przyjmującego z uprzejmością, i z wylaniem ojcowskiego serca, powracającego syna marnotrawnego; już do Pastérza, który opuścił 99 owiec na puszczy, to jest aniołów w niebie, a poszedł szukać jednéj zbłąkanéj, to jest rodu ludzkiego; znalazłszy zaś tę owcę, nie fuka, nie bije, lecz wziąwszy na ramiona, niesie do owczarni swojej. Ale razem Bóg jest sprawiedliwy: przeświadczamy się o tém z pogróżek, jakie napotykamy w Ewangielii św. na upartych i złośliwych grzeszników, a razem i z kar, jakie dotknęły miasto Sodomę i Gomorę, zaślepionych żydów w ich nieprawościach, inne narody i wiele pojedyńczych osób.

Mówimy w Škładzie Apostolskim: Wierze w Boga Ojca. Boga powinniśmy uważać najprzód: jako naturalnego Ojca Jezusa Chrystusa, którego zrodził przed wieki. Powtóre: jako Ojca przyrodzenia całego, kiedy sam, będąc bez początku, jest początkiem czyli Stwórca nieba, ziemi i tego wszystkiego, co się na nich znajduje; dlatego w Składzie Apostolskim dodano: Wszechmogacego, Stworzyciela nieba i ziemi. Nakoniec powinniśmy jeszcze Boga uważać szczególnie za Ojca chrześcijan, gdyż ci są przysposobionémi dziećmi Jego, przez Jezusa Chrystusa, jak czytamy w Ewangielii św.: "Dal im moc, aby się stali synami Bożymi, tym, którzy wierzą w Imię Jego". (Św. Jan I. 12).

Bóg nietylko jest Stwórcą wszechświata, lecz oraz jest i rządcą jego; wszystko, co stworzył, utrzymuje, wszystkiém rządzi i nie się nie dzieje bez woli Jego św. "Jeden z nich (z wróbłów) nie spadnie na ziemię bez woli Ojca naszego. A wasze włosy na głowie wszystkie są policzone", powiada Jezus Chrystus. (Św. Mat. X. 29 — 30).

Oto, jaka powinna być wiara nasza w piérwszą Osobę Trójcy przenajświętszéj, czyli w Boga Ojca. Teraz zastanówmy się: co mamy czynić, aby ta wiara nasza była zasługującą, bo wiemy, że "wiara bez uczynków martwą jest" (św. Jakób II. 17).

1. Ponieważ Bóg, jako Duch: wszędzie jest obecny, wszystko widzi, nawet myśli i żądze nasze, wszystko sły-

szy, a będąc świętym, wszelkie złe ma w obrzydzeniu: strzeżmy się zatém takich postępków, czynów, chęci i myśli, jakie się Mu nie podobaja, czyli starajmy się, na wzór

Boga, być świętymi.

2. Bóg jest dobry: obsypując nas dobrodziejstwami, dowodzi, że nas kocha czułością Ojca; czujmy więc za to w sercu dla Niego najwyższą wdzięczność, okazujmy ją w słowach, a nadewszystko w czynach, zachowując we wszystkiém wolę Jego świętą. Kochajmy go nawzajem synowską miłością, a, na wzór Jego, dla bliżnich bądźmy dobrymi.

3. Bóg jest miłosierny. Skoro więc przez wrodzona ułomność naszą zgrzészymy, nie rozpaczajmy, ale raczéj z żalem serdecznym, żeśmy Go obrazili, rzućmy się na Jego Ojcowskie łono z ufnością, że nam przebaczy, a uczmy się od Niego miłosierdzia i litości ku bliżnim

naszym.

4. Bóg jest sprawiedliwym! Stąd, przejmijwy się świętą bojaźnią sądów Jego, porzucajmy złe nałogi, lękając się za nie kary Bożéj, a sami ściśle domierzajmy

sprawiedliwości bliżnim.

5. Bóg jest wszechmocnym Stwórcą, nieograniczonym Panem i Rządcą wszystkiego! Korzmy się więc przed Nim, jako dzieło rak Jego. Składajmy Jemu hołdy czci i najgłębszego uszanowania. A skoro utrapienie jakie, którego odwrócić nie możemy, dokucza nam, tedy pamiętając, że ono z dopuszczenia Bożego pochodzi, znośmy je w duchu pokuty, bez szemrania.

Drugi artykuł Składu Apostolskiego brzmi: Wierzę w Jezusa Chrystusa, Syna Jego jedynego, Pana naszego. W piérwszym artykule była mowa o piérwszéj Osobie Trójcy Przenajświętszéj; od drugiego artykulu rozpoczyna się mowa o drugiej Osobie i ciągnie się aż do ósmego.

Samo to Imię Jezus wielkiego jest znaczenia. Hebrajski, czyli żydowski ten wyraz tłómaczy się na polski: Zbawca. To Imię trzech tylko mężów w starym zakonie nosiło: Józef, patryjarcha był nazwany Jezusem, że staraniem swojém Egiptu i wielu innych krain mieszkańców od głodu wybawił; Jozue, który, po śmieci Mojżesza, naród żydowski do obiecanéj ziemi Chanaan, mlékiem

i miodem płynącej, jak się wyraża Pismo św., wprowadził; nakoniec Syn Jezedecha, który, po powrocie żydów z niewoli babilońskiej, urzad najwyższego kapłana sprawował i wiele sie przyczynił do postawienia w dobrym stanie kościoła i miasta jerozolimskiego. Lecz tych dobroczynnych, tych wielkich meżów, uważać należy jako przedstawiających Jezusa Chrystusa, a Jemu tylko samemu właściwie należy to znaczące Imię Jezus i to Imię Jemu nie dowolnie, przez ludzi, z wdzieczności, jak trzem wspomujonym nadane, lecz przez samego Boga Ojca, wprzód jeszcze, nim w żywocie Najświętszej Matki był poczętym, jak nas uczy Ewangielija św.: "Oto poczniesz w żywocie (mówił anioł do Marvi) i porodzisz syna, a nazwiesz Imię Jego Jezus". (Św. Łuk. I. 31). Św. Józefowi także przed Narodzeniem Chrystusa Pana Bóg obwieścił przez anioła o tém Jego Imieniu, gdy on zamyślał opuścić swoje małżonke Maryja, nie wiedzac o przyczynie Jej brzemienności: "Nie bój sie przyjać Maryi, małżonki Twéj, albowiem, co się w Niéj narodziło, jest z Ducha Św., a porodzi Syna i nazwiesz Imię Jego Jezus, albowiem On zbawi lud od grzéchów ich" (św. Mat. I. 20 - 21).

To Imie Jezus wielkiego jest znaczenia: bo nié masz w żadnym imieniu zbawienia, albowiem nie jest pod niebem inne Imię dane ludziom, w którémbyśmy mieli być zbawieni" (Dzieje IV. 12), mówi Pismo św. Bóg chce, aby: "na Imię Jezus wszelkie kolano klekto, niebieskich, ziemskich i podziemskich mieszkańców, aby wszelki jezuk wyznawał, że Pan Jezus Chrystus Jest w chwale Boga Ojca, (Filip. II. 10 - 11), powiada św. Paweł, apostol. Wspominajmy przeto często, bracia katolicy, drogie to dla nas Imie, ale wspominajmy zawsze z najwyższém uszanowaniem. Następcy św. Piotra, papiéże, zachęcaja nas do tego, nadaniem odpustów. Sykstus V za samo wspomnie nie pobożne imienia Jezus, udzielił odpustu dni 25, Benedykt XIII dni 100 za każde wyrzeczenie: "Niech będzie pochwalony Jezus Chrystus". I ten sposób oddawania czci Jezusowi Panu był niegdyś powszechny między Chrześcijanami. Niestety! teraźniejsi Chrseścijanie, mianowicie wyższéj klasy, odstąpili, jak od wielu innych, tak i od tego pobożnego zwyczaju. W dzisiejszych czasach,

gdv kto. wszedłszy do arystokratycznego domu, powié: Niech będzie pochwalony Jezus Chrystus, patrzą na niego z zadziwieniem, jak na nieokrzesanego, jak na prostaka. Czemuż. ach czemuż, Chrześcijanie! dozwoliliśmy przeklętéj modzie usunać od nas ten święty, oddający cześć najmilszemu Zbawcy naszemu, przynoszący korzyść duszy naszéj sposób wzajemnego powitania, a na miejsce jego wprowadzić wyrazy czeze i bez żadnego znaczenia? Czyliż nie częściej daje się słyszeć, o zgrozo! z ust panów i paniczów modnych, djabeł! aniżeli Jezus Chrystus? Oh czyliż to nie jest dowodem, ze nie kochamy Jezusa Chrystusa, że nie dbamy o zbawienie duszy, gdy to drogie Imię Jezus tak rzadko brzmi w ustach naszych? skoro zaś ono nie brzmi czesto w ustach, czyliż nie słuszna zachodzi watpliwość, czy jest ono w sercu? bo z obfitości serca usta mówią. Odnówmy więc, odnówmy bracia katolicy! ten chwalebny, ten święty zwyczaj przodków naszveh; naśladujmy pobożność św. Bernarda ku Imieniowi Jezus; niech się rozlegają czesto w duszy naszéj te wyrazy jego, z zapałem gorącej miłości powtarzane: "Słodkie imię Jezus! O Imię godne uwielbienia przez wszystkich ludzi! Tyś jest wonią, rozluną ze wszystkich stron; miodem stodkim dla ust, harmoniją dla ucha, radością niewymowna dla serca!" Odzywajmy się często ze św. Augustynem: "O dobry Jezu! badź mi zawsze Jezusem i zbaw mnie!"

Chrystus w naszym języku znaczy namaszczeniec. Dlaczego Zbawca tak nazwany? Oto: było prawem u żydów namaszczać oliwą proroków, kapłanów i królów, tych to posłańców Boga i dlatego ich nazywano także Chrystusami czyli namaszczeńcami. To nazwanie Jezusa daje nam do zrozumienia, że On był prawdziwym namaszczeńcem, czyli posłańcem Boga Ojca na ziemię; zwano Go także Mesyjaszem, to jest przyobiecanym od Boga prorokiem, a razem najwyższym Kapłanem i Królem. Był On Prorokiem, a nawet największym, albowiem nietylko lud Izraelski, jak inni prorocy, lecz wszystkie narody nauczał i naucza; przepowiedział wiele skrytych rzeczy, z których jedne się spełniły, inne z czasem spełnią się niezawodnie. Ewangielija św. powiada: "Ten jest prawdziwie Prorok,

który miał przyjść na świat". (Św. Jan VI. 14). Był i jest najwyższym Kapłanem, czyli głową wszystkich ka-płanów. W starym Zakonie jest wzmianka o podwójném kapłaństwie: jedno według porzadku Aarona, który zabijał źwierzeta Bogu na ofiare; drugie według porzadku Melchidezecha, który chléb tylko i wino ofiarował. Jezus Chrystus jest Kaplanem podobnym Aaronowi, bo sam siebie ofiarował na krzyżu Przedwiecznemu Ojcu swojemu. sposobem krwawym; jest podobnym Melchizedechowi, gdyż podczas ostatniej Wieczerzy, pod postacią chleba i wina, ofiarował Najświętsze Ciało i Krew swoję, co się i podziśdzień w czasie Mszy św. ponawia, Jezus Chrystus iest nakoniec Królem, bo Go prorocy tak przepowiedzieli, bo Go lud tak okrzykiwał, gdy z tryjumfem wjeżdżał do Jerozolimy i sam, zapytany przez Piłata, zeznał, że był Królem; przydając, że królestwo Jego nie jest z tego świata. Królestwem Jezusa Chrystusa jest tu na ziemi Kościół chrześcijańsko katolicki, w którym On zawsze panuje, nigdy go nie opuszcza i po za obrębem ziemi, całe niezmierzone królestwo niebieskie do Niego także należy. Sam powiada w Ewangielii św.: "Dana mi jest wszelka władza na niebie i na ziemi". (Św. Mat. XXVIII. 18). Tam On, jako Bóg z Ojcem i Duchem św. żyje i króluje po wszystkie wieki.

Wierzymy, że Jezus Chrystus jest jedynym Synem Boga Ojca: nazywamy się wprawdzie i my, mianowicie Chrześcijanie, synami Bożymi, najprzód: że jest naszym początkiem Bóg, czyli, że nas stworzył, opatruje i rządzi nami; powtóre: że Jezus Chrystus, zostawszy człowiekiem, nas przysposobił Bogu Ojcu za synów i rozkazał nam, w codziennéj modlitwie, odzywać się do Boga: "Ojcze nasz, któryś jest w niebiesiech". Sam zaś Jezus Chrystus, nie w ten sposób jak my, lecz naturalnym jest Synem Boga Ojca, jak o tém Ewangielija św. poświadcza: "Na początku (to jest przed wieki) było Słowo, a Słowo było u Boga, a Bogiem było Słowo.... (Św. Jan I. 1). A Słowo Ciałem się stało i mieszkało między nami i widzieliśmy, chwałę Jego, chwałę jako jednorodzonego od Ojca". (Sw. Jan II. 14). Sam Jezus Chrystus zapytany od najwyższego kapłana żydowskiego: "Tyś jest Chrystus,

Syn Boga?" odpowiedział: "Jam jest". (Św. Mat. XVI. 16). Piotr św. rzekł także do Niego: "Tyś jest Chrystus, Syn Boga żywego". (Św. Mat. XVI. 16). Kościół św. w Składzie Nicejskim. który się odmawia we Mszy św., tak ten artykuł objaśnia: "Wierzę i w Jezusa Chrystusa, jedno-rodzonego Syna Bożego, który się rodzi przed wieki z Ojca; Bóg z Boga, jasność z jasności, Bóg prawdziwy z Boga prawdziwego. Rodzi sie, nie staje sie, spólspólistotny Ojcu. Przezeń wszystko się stało. A dla nas ludzi i dla naszego zbawienia zstapił z niebios". Rodzi się Jezus Chrystus z Boga Ojca, a nie jest młodszy od Niego, lecz współczesny Jemu i we wszystkiem równy - to dla nas tajemnica; a lubo sam w Ewangielii św. powiada: "Ojciec jest większy ode mnie", rozumiéć należy to odezwanie sie Jego, jako człowieka, bo jako Bóg na inném miejscu mówi: Ja i Ojciec jedno jesteśmy: kto widzi mnie, widzi także i Ojca. Ojciec jest we mnie, a ja w Nim". (Sw. Jan X. 30).

Wierzymy, że Jezus Chrystus jest Panem naszym, bo ma władze panowania nad nami. "Dana mi wszelka władza na niebie i na ziemi" i wykonywa te władzę, kiedy zostawił ustawy i zalecenia swoje, (jakie się znajdują w Ewangielii i w Kościele św.) wszystkim narodom do zachowania. To panowanie Jego nad nami jest panowaniem miłości; bo i celem wszystkich Jego zaleceń czyli przykazań, jest: miłość Boga i bliźniego. O jak ten Pan nasz nieskończonéj jest dobroci! To, co nam czynić zalecił, wszystko wprzód sam wykonywał; nadto jeszcze: udziela nam proszącym swojéj pomocy w wypełnieniu Jego zaleceń; a obietnica wielkiej, niepojetej nagrody za to wypełnienie dodaje dzielnéj ochoty do czynności i ożywia mdlejace siły nasze. Łaskawe, słodkie panowanie nad nami Jezusa Chrystusa; ale razem i sprawiedliwe. Odrzucenie wiarołomnego żydowstwa, obalenie pogaństwa, a ustalenie wiary prawdziwej, ciągłe zawstydzania nie-przyjaciół Jego świętego Kościoła, zniszczenie i pokonanie wielu herezyj, są to jawne dowody sprawiedliwości, karzą-céj występki i bezprawia, a broniącej prawdy i niewinności! Jezus Chrystus jest obecnym i czynnym Panem w królestwie swojém, lubo cielesnym oczom naszym widzieć się

nie daje. "Oto Ja jestem z wami po wszystkie dni aż do skończenia świata" powiada w Ewangielii św. (Święty Mat. XXVIII. — 20).

Bracia katolicy! raz na zawsze zachowajmy w pamieci te tak ważne prawdy: że Jezus Chrystus jest Synem Bożym, czyli prawdziwym Bogiem; jest Zbawca naszym. Nauczycielem. Prorokiem i Panem naszym: zatém czcijmy i kochajmy Go jako Boga; badźmy Mu wdzieczni, jako Zbawcy naszemu; słuchajmy jako Nauczyciela: wierzmy wszystkiemu, co objawił, co przyobiecał czém grozi, jako prorokowi; bo skoro się wypełniło wiele przepowiedni Jego, to i reszta przepowiedni, obietnic i pogróżek, w Ewangielii św. zapisanych, spełni się niezawodnie; służmy wiernie, jako Panu swojemu Najwyższemu a najlepszemu, ściśle pełniąc Jego wolę święta, bo sowicie płaci, prawdziwie po Bosku, wiernym sługom swoim. Ślużyć takiemu Panu, któremu dachy niebieskie z ochota służa, nie jestże to najwyższym dla nas zaszczytem? O! zaiste, taka służba jest panowaniem! Miejmy zawsze Jezusa Chrystusa w sercu, miejmy Go w ustach, okazujmy w czynnościach, słowem: tak sobie ukształemy, aby każdy mógł się odezwać ze św. Pawłem, apostołem: już nie ja żuje, ale żuje we mnie Chrystus". A na wzór chwalebnego zwyczaju przodków naszych, pozdrawiajmy Go w każdéj sposobnéj okoliczności témi słowy: "Niech bedzie pochwalony Jezus Chrystus, na wieki wieków. Amen.



#### NAUKA IX.

## O trzecim i czwartym artykule.

"Wierzę w Jezusa Crystusa, który się począł z Ducha św., narodził się z Maryi Dziewicy. Umęczon pod Pontskim Piłatem, ukrzyżowan, umarł i pogrzebion".

Nietylko powinniśmy wierzyć, że Jezus Chrystus był prawdziwym Bogiem, ale że był razem i prawdziwym człowiekiem. W téjże saméj Ewangielii św., gdzie napisano: "Na poczatku było Ślowo, a Słowo było u Boga, a Bogiem bulo Słowo" (Św. Jan. I. 1), dalej sie mówi: "A Slowo Cialem się stało i mieszkało między nami". I sam Jezus Chrystus nie na jedném miejscu Ewangielii św. mianuje siebie Synem człowieczym. To nam dowodzi, że Jezus Chrystus, ta druga osoba Trójcy Przenajświetszéj, stał się prawdziwym człowiekiem, nie przestając być prawdziwym Bogiem. "Albowiem jako dusza rozumna i ciało jednym jest człowiekiem: tak Bóg i Człowiek jednym Chrystusem" powiada św. Atanazy. Dlaczego Jezus Chrystus nazywa sie Słowem? Jaśnie i gruntownie objaśnia to św. Tomasz z Akwinu, mówiac: że do Syna Bożego nié może być być nie tak dobrze przyrównaném jak Słowo. Dopóki bowiem Słowo znajduje się w umyśle człowieka, nikt go nie zna, nikt o niem nie wie, tylko ten, który je myśli; podobnież to Słowo Boga, czyli Syn Boży, nie był znanym od nikogo więcej, tylko od jednego Boga Ojca, bo był ukrytym w naturze, czyli w istocie Jego. Wtenczas dopiéro stał się powszechnie znanym, gdy na świecie obcował i był widzianym. I dalej mówi ten św. Nauczyciel: chociaż wymówione słowo daje się poznać przez słuch, nié może być jednak ani widzianém, ani dotykaném, lecz skoro zostanie literami na papiérze, lub na czém inném napisane, wtenczas go można widzieć i dotykać: podobnież to Słowo, czyli Syn Boży, mógł

być widzianym i dotykanym, skoro sie obległ ciałem ludzkiém. Który się począł z Ducha świętego. Jezus Chrystus, jako Bóg, rodzi się przed wieki z Ojca bez Matki, a jako człowiek, urodził się w czasie z Matki, lecz nié miał Ojca. Lubo Matka Jego, Najświętsza Pauna Maryja, była poślubioną św. Józefowi, jednak zachowywała panieństwo: widzimy to z Jéj słów, powiedzianych do archanioła, zwiastującego, że porodzi Syna: "Jako się to stanie, gdy męża nie znam?" (Św. Łuk. I. 34). Widzimy także ze słów archanioła, wyrzeczonych do św. Józefa, niepokojącego się z powodu ciężarności swojéj Oblubienicy: "Co się w Niéj narodziło, jest z Ducha św." A stąd się przekonywamy, że św. Józef nie był Ojcem Jezusa Chrystusa, lecz opiekował się Nim tylko, jako Małżonek Matki Jego. Jeżeli Go nazywali Synem Józefa, to tylko ci, którzy nie znali tajemnicy Wcielenia. A chociaż Jezus Chrystus począł się w żywocie Najświętszej Maryi Panny za sprawą Ducha św., ale dlatego i Duch św. nié może być uważanym za Ojca Jego, bo poczęcie stało się w sposób niepojęty, cudowny, tajemniczy, zupełnie odmienny od poczęcia zwyczajnego człowieka. Najświętsza Matka sama tego nie pojmując, dziwowała się, jakimby sposobem Panna mogła być Matka; dlatego archanioł rzekł do Niéj: "Duch św. zstąpi na Cię i moc Najwyższego zaćmi Tobie..... bo u Boga żadna rzecz nie jest niepodobną". Skoro się zgodziła Maryja zostać Matką Syna Bożego, w téjże chwili Wszechmocność Boga, Moc najwyższego, to zdziałała, iż w niepokalanym żywocie swoim poczela tworzyć Ciało Jezusa Chrystusa, stworzoną została dusza, a z ciałem i duszą połączyła się druga Osoba Trójcy Przenajświętszéj, to jest: Syn Boży: tak więc Słowo stało się Ciałem, czyli Bóg stał się człowiekiem. Narodził się z Maryi Dziewicy. Tu wierzyć powinniśmy, że jednorodzony Syn Boga Ojca, Jezus Chrystus, nie przyniósł z nieba swojego ciała i nié wziął go skądinąd, tylko z Najświętszej Maryi Panny ukształcił: inaczéj bowiem nie byłby prawdziwym człowiekiem i nie nazywałby się Synem czyli potomkiem Dawida, gdyby, jako człowiek, nié mając Ojca, nie przyjął Ciała przynajmniej z Matki, ród swój od Dawida wywodzącej. Dlatego św. Paweł, apostoł powiada: "Gdy przyszło wy-

pelnienie czasu, poslał Bóg Syna Swego, uczynionego z niewiasty". (Gal. IV. 4). Lecz i ta niewiasta została różną od innych niewiast, bo jak przy poczęciu nie przestała być Panna, czyli Dziewica, tak nie przestała być Nia i po narodzeniu: i to właśnie jest cudowna dla nas tajemnica, że Najświętsza Maryja jest razem Matka i Panna. O czém dawno przepowiedział Izajasz, prorok: "Oto Panna pocznie i porodzi Syna i nazwie Imie Jego Emanuel, to jest Bóg z nami". Teraz zastanówmy się z uwaga: Syn Boży chciał się narodzić z Maryi Panny! o! jak więc szanować powinniśmy i wielbić Maryja, gdy Ona u Boga tyle łaski znalazła, że została Matka Jego Syna! Jak wysoko powinniśmy cenić czystość panieńska, skoro Bóg nie inną niewiastę, tylko Maryją, jako Najczystszą Panne, obrał sobie za Matke; skoro znowu Maryja nie przyzwalała na tak dostojna godność, jaka jest Macierzyństwo Boga-człowieka, aż pod warunkiem, że zostanie przy swojém Panieństwie. Tu także widzimy madrość i dobroć Boga, gdy tak zrządził, że Jezus Chrystus narodził się z Dziewicy, poślubionej mężowi, aby Ona nie ucierpiała na sławie w oczach ludzi, niewiedzących o taiemnicy Wcielenia.

Miejscem poczęcia było Nazaret, jako miejsce pomieszkania Maryi. Tam był poczęty Jezus Chrystus, tam i wyrósł w posłuszeństwie Matce Swojéj i Opiekunowi św. Józefowi i dlatego nazwany został Nazarejczykiem. To nawet nazwanie nie bez znaczenia; nawet prorocy Go przepowiedzieli, bo wyraz hebrajski Nazareth, tłómaczy się po polsku: święty wzgardzony. I Jezus Chrystus, święty nad świętymi, został wzgardzonym i umęczon śmiercią

krzyżową, wówczas najhaniebniejszą.

Miejscem narodzenia było miasteczko Dawidowe Betleem: ten wyraz hebrajski znaczy: dom chłeba. Jako Józef, Patryjarcha, duchem Bożym natchniony, przysposobił na lat siedm chłeba w Egipcie, dla utrzymania tamecznych i innych krain mieszkańców w czasie głodu, tak św. Józef, Oblubieniec pielęgnował narodzonego w Betleem Jezusa Chrystusa, z którego Ciała najświętszego wszyscy wierni Jego wyznawcy mamy chłeb na żywot wieczny. To miejsce przepowiedziane także przez proroka Micheasza

Bóg pospolicie namiętności ludzkich używa do wypełnienia swoich zamiarów na ziemi. August Rzymski, cesarz w owych czasach, nakazał uczynić wszędzie popis ludności, a następnie i w Judei, (bo ten kraj był zawojowany przez Rzymian). Z rozporządenia rządowego, ojciec codziny razem ze swojém rodzeństwem był obowiazany tam się zapisać, skad ród swój wywodził. Przeto i św. Józef, jako był rodem z Betleem, tam się udał z małżonką swoją, Najświętszą Maryją; a gdy, jako ubodzy, dla wielkiego napływu tam ludności, nie znalaziszy gospody w domach, musieli udać się na nocleg do stajenki, nadszedł czas, i tam porodziła Najświetsza Marvia Panna to Boskie Dziecię; i zaraz Anioł Pański uwiadomił o tém narodzeniu Zbawiciela pastérzów, odbywających nocną straż nad trzoda, w bliskości miasteczka; ci pierwsi oddali Mu Boski pokłon. (Św. Łuk. II). Te wypadki wielką nam dają naukę: Syn Boży, przez którego wszystko stworzoném było, nie znalazł nawet miejsca w gospodzie, gdzieby się miał narodzić: "Przyszedl do swéj własności, a swoi go nie przyjęli". (Św. Jan I. 11). Narodzenie jego oznajmione naprzód zostało nie cesarzowi Augustowi, nie królowi Herodowi, nie najwyższym kapłanom jerozolimskim, nie bogatym i dostojnym osobom u świata, lecz ubogim pastérzom; stąd widzimy, że cierpliwe i pobożne ubóstwo więcej u Boga znaczy, aniżeli chwała, potega światowa i bogactwa. Pamiętajmy także, iż Jezus Chrystus przyszedł odpokutować za grzéchy Adama: ten zgrzészył przez pyche, łakomstwo i miłość rozkoszy; Jezus Chrystus gładzi té grzéchy swoją pokorą, ubóstwem i cierpieniem. Przyszedł na świat dla uszczęśliwienia ludzi; pospolitą zaś przyczyną nieszczęść jest pycha, łakomstwo i popęd do rozkoszy i uciech. Jezus Chrystus zatém chce ludzi odwieść od pychy, przykładem swojej pokory, jaką już okazał przy narodzeniu; od łakomstwa ubóstwem; od roskoszy cierpieniami swojémi. Działał w tém nnprzód przykładem, a potém nauką, gdy powiadał: "Błogosławieni ubodzy, błogosławieni którzy płaczą i cierpią prześladowanie, błogosławieni cisi i pokornego serca (Św. Mat V.) Biuda wam bogaczom... Biada wam, którzyście się na-sycili.... Biada wam, którzy się teraz śmiejecie, bo będziecie narzekać i plakać." (Św. Łuk. VI. 24. 25. Wierząc tedy w przyjście Jezusa Chrystusa na świat, dla naszego zbawienia, korzystajmy z Jego przykładów i nauk, bo inaczéj wiara sama nas nie zbawi, bo: "wiara bez uczynków martwa."

Następnie skréślić nam wypada kilka rysów z życia

Jezusa Chrystusa.

Zaraz po urodzeniu, Dziéciatko ubogie, uwiniete w grube pieluszki, płacze, złożone w żłobie; oto widok nedzy i słabości ludzkiej! Lecz obok tego okazuje sie Jego potega Boska, bo zaraz po urodzeniu otwiéra sie niebo. skad Aniołowie zstępuja, witając Go pieniem swojém: Chwała na wysokości Bogu, a na ziemi pokój ludziom dobréj woli." Cudowna gwiazda prowadzi ze Wschodu trzech Monarchów do żłobu, aby tu powitali słabe Dziécię, jako Boga: upadają przed nim na kolana i ofiarują Mu kadzidło; jako Króla, składając Mu podatek ze złota i jako smiertelnego człowieka, przynosząc mirrę, do balsamowania ciał po śmierci służącą. Wkrótce potém już przeléwa krew i cierpi boleść przy obrzezaniu, cierpi od złości ludzkiej prześladowanie. Król Heród, słysząć od arcykapłanów żydowskich wspaniałe o Nim proroctwa, lekał sie, aby, do lat przyszedlszy, nie zepchnął go z tronu; rozkazał więc wszystkie małe dziatki żydowskie płci męskiéj wycinać, aby, pomiędzy niémi, i Jezusa Chrystusa zgładzić; dla uniknienia tego zamachu, św. Józef, przez anioła ostrzeżony, unosi Go z Najświętszą Matką do Egiptu, i tam, jak na wygnaniu, zostaje, aż do śmierci okrutnego Heroda. Potém wraca do Nazareth, gdzie, jak zwyczajnie dziécię, wzrasta; w dwunastym roku życia, w kościele Jerozolimskim, zadziwia mądrością swoją uczonych Zakonu. Do lat trzydziestu pędzi życie ukryte, własnémi rekami pracując, razem z opiekunem, w ciesielskim rzemiośle, na opędzenie koniecznych potrzeb życia. Po trzydziestu leciech, przed rozpoczęciem dzieła zbawienia, udaje się do św. Jana, u którego przyjmuje chrzest pokuty, nie za własne grzechy, bo od nich był wolny Bóg-człowiek, lecz za grzéchy ludzkie, które na się przyjął. W czasie chrztu otwiérają się Niebiosa: Duch św. w postaci golebia, unosi sie nad Nim, a glos Boga Ojca daje sie

słyszéć z Nieba: "Tyś jest Syn mój mily, w Tobiem upo-dobał sobie." (Św. Łuk. III. 22). Potém idzie na pustynię, tam dni i nocy cztérdzieści pości, tam dozwala szatanowi kusić siebie. Nakoniec dobiéra dwunastu uczniów, równie jak sam ubogich, z nimi przechodzi prawie cała krainę żydowską, wszędzie opowiadając królestwo Boże, czyniąc liczne cuda i jaśniejąc wszystkiémi cnotami. Tłumy ludu zawsze i wszedzie Go otaczaja, sława Jego rozlega sie po wszystkich okolicach; téj zawistni dumni arcykapłani i uczeni żydoscy, mając oraz ku Niemu złość, że im często wyrzucał na oczy ich występki, aby się upamietali i wrócili na droge zbawienną, knują przeciw Niemu haniebny spisek, czynia podstepy, aby Go zgubić, i dokazują swego, bo, jak sam powiada w Ewangielii św. iż: "było potrzeba, aby cierpiał Chrystus i tak wszedł do chwały swojéj." (Sw. Łuk. XXIV. 26). Dlatego mamy czwarty artykuł wiary naszéj: Umeczon pod Pontskim Piłatem, ukrzyżowan, umarł i pogrzebion. Umęczony został Jezus Chrystus w Jerozolimie, za cywilnych rządów Poncyjusza Pilata i Heroda, syna owego Heroda, pod którego panowaniem się urodził, a za duchownych rzadów Ananasza i Kaifasza, arcykapłanów. Ewangielija św. i historvja, wymieniając te osoby, za rzadów których meka i śmierć Jezusa Chrystusa nastąpiły, czyni ten wypadek niewatpliwym. Zastanówmy się pokrótce nad szczegółami męki i śmierci Pana naszego. Po ostatniej wieczerzy, jaka miał we czwartek z uczniami swoimi, na któréj ustanowił Przenajświętszy Sakrament, z jedynastoma uczniami udał się ku górze Oliwnéj, za miasto. Zostawiwszy innych w ogrodzie, Getsemani zwanym, wział z soba trzech: Piotra, Jakóba i Jana, świadków niegdyś chwalebnego Przemienienia swojego na górze Tabor, aby ci, przypominając sobie okazany tam Boski Majestat Jego, nie gorszyli się teraz z poniżenia, i tych zostawiwszy w pewnéj odległości, na górze Oliwnéj, sam postapił daléj, na miejsce osobne. Tu, jako Bóg, widział w najdrobniejszych szczegółach wkrótce mające nastąpić okrutne meki i śmierć krzyżowa, bo je przepowiedział wprzódy Apostołom, mówiąc: "Syn człowieczy będzie wydan poganom, i będzie naigrawan, i ubiczowan, i oplwan. A ubiczowawszy zabiją Go." Widzac

obraz występków i zbrodni ludzkich, przeszłych, ówczesnych i przysztych, aż do skończenia świata pokoleń, jako człowiek, już to z bojaźni, właściwej przyrodzeniu ludzkiemu, już z miłości ku ludziom, że ta bolesna meka i śmierć dla wielu nieużyteczną będzie, goraco modlił się do Boga Ojca, omdléwał, pot krwawy na Nim wystepował, pasował się z soba i pokusami szatana, odzywał się do Ojca Niebieskiego: "Ojcze! oddał ten kielich ode mnie." Potrzykroć udawał się do wspomnionych uczniów swoich, i im zalecał modlitwe, mówiąc: "czujcie i módlcie się, abyście nie wnadli w pokusy." Nadeszła wreszcie ta fatalna chwila kiedy wiarołomny jeden z uczniów, imieniem Judasz, przekupiony od nieprzyjaciół Jezusa Chrystusa, zbliżył się do góry Oliwnéj, na czele hałastry, uzbrojonéj w miecze i kije, z powrozami i pochodniami w rekach; przystapiwszy do Mistrza, przyjacielskim pocalunkiem dał znak wrogom, którego chwytać mają. Či, związawszy jak niewinnego baranka, bijac, rzucając Nań obelgi, pociągnęli za soba, po kamienistéj drodze, wpław przez rzeke Cedron, nie zważajac, że upadał i kaléczył się. Ciągnęli Go aż do pałacu Ananasza, od tego do Kaifasza, arcykapłana: tam się zgromadzili kapłani żydowscy, faryzeusze i piśmienni, przybyli wezwani fałszywi świadkowie; same tylko rzucali potwarze na Jezusa Chrystusa, a żadnéj w Nim nie znajdując winy, zwali Go zwodzicielem ludu, blużnierca, że sie mianuje Synem Bożym, i za to wydali na niego wyrok śmierci krzyżowej, wówczas najhaniebniejszej. Lecz nie dosyć na tym wyroku: jeszcze się pastwili nad Nim, targali Go, jak dzikie i zgłodniałe wilki skromnego baranka, zdarli Mu suknię Jego, a oblekli w purpurowy łachman, wtłoczyli na najświętsza głowę z ciernia uwity wieniec, zamiast korony, w reke dali kij za berlo i przyklekając szyderczo, niby składali Mu hold należny królowi, plwali na Twarz najświetsza, a zawiązawszy oczy, bili w policzki, mówiąc: "prorokuj, kto cię uderzyl?" Nakoniec, wtraciwszy do ciemnicy, uwiązali tam u słupa. W sposobnéj porze zawiedli do Pilata; dla potwierdzenia wyroku śmierci, ten odesłał do Heroda. Herod, wzgardziwszy Nim, zwrócił napowrót do Piłata, który nie znajdując w Nim winy śmierci, zamyślił Go uwolnić, a w celu zaspokojenia zażartych

i rozjuszonych Jego wrogów, rozkazał Go ubiczować. Atoli ci, nie przestając na tém, wołali: Zasługuje na śmierć w obliczu prawa, kiedy się czyni królem; gdy go uwolnisz, okażesz się nieprzyjacielem cesarza; zasługuje na śmierć w obliczu naszego zakonu, kiedy się mianuje Synem Bożym: ukrzyżuj go! ukrzyżuj! Krew jego niechaj padnie na nas i na syny nasze!... Stało się zadosyć piekielnéj ich woli: potwierdzono urzędownie wyrok śmierci, krzyż przygotowany włożono na najświętsze ramiona Jezusa Chrystusa, i jak niegdyś Izaak, piérworodny syn Abrahama niósł na górę wiązkę drewek, na których miał być spalonym na ofiarę Bogu, tak Jezus Chrystus sam niósł na górę Kalwaryi krzyż, okrutne narzędzie śmierci swojej. Tam oprawcy zdarli zeń całą odzież, żywego przybili do krzyża, na nim z rozkazu Piłata zawiesili tabliczke z napisem: "Jezus Nazareński, Król Żydowski" i podnieśli między dwoma łotrami, także ukrzyżowanémi za zbrodnie. Działo się to w piątek. I tu jeszcze nie koniec zajadłości wrogów: jeszcze szydzili z Niego, mówiac: innuch zbawialeś, czyż sam siebie nie możesz zbawić? Jeżeliś Syn Boży, zstąp z krzyża, a uwierzyny w ciebie; poili go żółcią z octem. Jezus Chrystus na krzyżu modlił się do Ojca Niebieskiego za swoich nieprzyjaciół: "Ojcze! odpuść im, bo nie wiedzą, co czynią." Świętemu Janowi, stojącemu pod krzyżem, polecił w opiekę swoję Najświętszą Matkę, mówiąc: "Oto matka twoja"; Téj nawzajem ukochanego ucznia, a w jego osobie wszystkich wiernych wyznawców swoich polecił témi słowy: Niewiasto! oto syn twój." Nakoniec, skłoniwszy głowę, wyrzekł: "Spełniło się" i głosem silnym zawoławszy: "Ojcze! w ręce Twoje polecam Ducha mego" skonał.... W tém słońce jakby przyoblekło się w żałobę, grube ciemności okryły ziemię, i zadrżała w posadzie swojéj: gmachy w Jerozolimie jedne się obaliły, inne porysowały; zasłona w kościele Salomonowym, zakrywająca miejsce, święte świętych zwane, na pół sie rozdarła, skały popekały, wiele otwarło się grobów, z nich powstali ożywieni umarli, weszli do miasta, dla dania świadcctwa Bóstwu Jezusa Chrystusa. Przestrach i pomieszanie szérzyło się w mieście: wielu żołniérzów i żydów uwierzydo, a bijąc się w piersi, na znak pokuty, śpieszyło do domów. Lecz w duszach kapłanów, faryzeuszów i piśmiennych większa ciemność niż wśród czarnéj nocy: ich serca twardsze nad skały: zdaje się, że nie postrzegali pomieszania całéj przyrody, zrządzonego śmiercią Boga-człowieka, nie widzieli cudów, te na nich nie nie działały, nie poznawali po nich swojego Zbawcy, i jeszcze zionęli ku Niemu szatańską zawziętością. O namiętności wyuzdane! o serca zepsute! jakże wy zaślepiacie rozum człowieka! Gasicie tę niebieską pochodnię, zapaloną przez Stwórcę samego, jakże wy czynicie człowieka dzikim, srogim, okrutnym!.... O! nieraz dzikszym i okrutniejszym od drapieżnych zwiérząt! Biada człowiekowi, który od lat młodzieńczych nie pracuje nad tém, aby się nauczył zawsze utrzymywać namiętności swoje na wodzy rozumu i wiary; biada mu, bo się stanie potworem spółeczności ludzkiej, hańbą człowieczeństwa, szerzyć będzie niedolę, łzy, a czasem i krew wyléwać; siebie wystawi na tysiączne cierpienia w tém

życiu i zgubi duszę swoję w wieczném.

Cierpiał Jezus Chrystus najokropniejsze meki, a tém dotkliwsze były te cierpienia, że je zadawali ci, którym czynił dobrze, których starał się zbawić. Cierpiał i umarł nie jako Bóg, bo jako Bóg ani cierpiéć, ani umrzéć nié mógł, lecz cierpiał i umarł jako człowiek. Po śmierci, aby, według zwyczaju żydowskiego, ciała nie wisiały na krzyżu w czasie szabasu, Józef z Arymatei i Nikodem, dwóch bogatych i znaczących w synagodze czyli radzie żydów, uczniów Jezusa Chrystusa, otrzymało pozwolenie od Piłata pogrześć Najświętsze Ciało; dlatego zdjawszy z krzyża, namaściwszy pachnącemi olejkami, zawinawszy w prześciéradło, zanieśli do grobu Józefa, i tam w grobie jego, wykutym w skale, gdzie sam po śmierci miał być pochowanym, złożyli, i wierzch grobu ogromnym kamieniem zawalili. Tymczasem nieprzyjaciele Jezusa Chrystusa udali sie do Piłata i prosili o straż do grobu, mówiąc: Ten zwodziciel często się odzywał żyjąc, iż po śmierci dnia trzeciego zmartwychwstanie; gdyby więc uczniowie, wykradiszy ciało, rozgłosili zmartwychwstanie, wówczas te ostatnie rzeczy byłyby gorsze, niż piérwsze. Piłat im odpowiedział: Macie żolniérzów, czyńcie co chcecie. Wybrawszy tedy straż, poszli do grobu, a przeświadczywszy się

o bytności tam ciała, opieczętowali kamień, grób przywalający, i postawili żołnierzów uzbrojonych, do pilnowania aż do dnia trzeciego. Na tem się kończy wykład arty-

kułu czwartego.

Zastanówmy się teraz: jaka dla nas nauka z życia, męki i śmierci Jezusa Chrystusa? Życie Jezusa Chrystusa, jakeśmy widzieli, było ubogie, prywatne, do lat trzydziestu wieku Jego; reczna zajmował sie praca, dla zaspokojenia potrzeb swoich. Życie jego było bardzo czynne, było prawie jedném pasmem cierpień, bo, jako Bóg, znał przyszłość, przewidywał zawzietość nieprzyjaciół, okrutna meke i śmierć haniebna, ze wszystkiemi okolicznościami; zatém, jako człowiek, trapił się taka przyszłościa; dlatego nieraz się odzywał: "Smutna jest dusza moja, aż do śmierci. Lecz te utrapienia znosił spokojnym umysłem, zgadzając się z wola Ojca swojego. Oto wzór naszego postępowania: nie chciejmy być próżnym ciężarem ziemi, prowadząc życie bezczynnie, na samych zabawach albo nudach, pamiętając, że do wszystkich dzieci Adama stosuje się ten wyrok Boga: "W pocie oblicza twojego będziesz pożywać chleba." (Gen. III. 19). W jakimkolwiek kto z nas jest stanie, ściśle, jakeśmy powinni, dopełniajmy obowiązków, a miéć będziemy dosyć czynności. Nie ubiegajmy się za bogactwem i dostojeństwy, bo one, podług wyrażenia Ewangielii, bądac chwastem, zagłuszającym pożyteczne i najpiękniejsze rośliny cnót chrześcijańskich, sa przeciwne Duchowi Jezusa Chrystusa, zatém przeciwne powołaniu naszemu. Jeżeli społeczność, mimo woli naszéj, wyniesie nas na jaka godność, wtenczas piastujmy ja nie dla siebie, nie z dumą i zarozumiałością, lecz dla bliźnich, z pokora, pamietajac na słowa Zbawiciela: "Ktoby" miedzy wami chciał pierwszym być, będzie sługą waszym. Jako i Syn człowieczy nie przyszedł, aby Mu służono, ale służyć i dać duszę swą na okup za wielu." (Św. Mat. XX. 27. 28). W rozmaitych cierpieniach, jakie sa nieodłaczne od życia ludzkiego, przypominajmy sobie życie i mękę Zbawiciela, spoziérajmy na krzyż i skoro miéć będziemy wiare żywa, to z tego widoku spłynie na nas osłoda i wzmocnicie, że nie upadniemy na duchu, znosić bedziemy nawet najwieksze cierpienia, zgadzając się z wola Boga, w duchu pokuty, i mężnie, bo z nadzieją za to nagrody wiecznéj. Słowem: żyjmy po chrześcijańsku, a wtenczas tylko życie, męka i śmierć Zbawibiela zostaną nam użytecznémi, a wtenczas tylko wiara w mękę i śmierć Jego wyda dla nas obfite i słodkie owoce na żywot wieczny. Amen.

# NAUKA X.

\*\*\*\*

## O piątym i szóstym artykule.

"Wierzę, że Jezus Chrystus zstąpi do piekieł, trzeciego dnia zmartwychwstał. Wstąpił na Niebiosa, siedzi na prawicy Boga Ojca Wszechmogącego."

Zstapił do piekieł. Skoro Jezus Chrystus na krzyżu umarł, Dusza Jego Najświętsza zstapiła do piekieł, jak wyrażono w Składzie Apostolskim. Tego piekła nie mamy uważać za miejsce, w którém surowa sprawiedliwość Boga karze potępionych, za nieposłuszeństwo prawom Jego. Na ten cel inne jest miejsce, inne piekło, "z którego nie masz wybawienia" jak poucza Pismo św. I Kościół św. rozróżnia te dwa miejsca, wymienione w Składzie Apostolskim, nazywając je w języku łacińskim inferi, co znaczy miejsca niskie, podziemne, czyli odchłanie; drugie infernum, właściwe piekło, dla potępieńców. W téj otchłani dusze patryjarchów, proroków, i innych bogobojnych osób starego Zakonu, wierzących i pokładających nadzieję w obiecanym przyszłym Mesyjaszu, Jezusie Chrystusie, żyjących podług praw Boga, po śmierci ciała były zatrzymane: tam nie doznawały żadnego cierpienia, i Jezus Chrystus przez meke i śmierć swoję stamtąd je wybawił, o czém Zacharyjasz, prorok był przepowiedział, mówiąc: Ty także we krwi przymierza Twego, wypuściteś Twoje więźnie z głębiny." (Zach. IX. II). Tychto Ojców św., otworzywszy niebo, z powodu grzéchu piérworodnego zamknięte, piérwszy wstępując do niego, za sobą wprowadził. Takie powinuo być rozumienie tego artykulu: Zstapił do piekieł.

Trzeciego dnia zmartwychwstał. Zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa było przepowiedziane przez Niego samego, a wprzódy jeszcze przez Proroków. Między innémi tak o Nim mówi Dawid: Ani dasz świetemu Twemu skażenia ogladać", najmniejszéj więc nie podlega watpliwości; bo po Zmartwychwstaniu swojém okazał się naprzód dwóm niewiastom; 2º dwóm uczniom, idacym do Emaus; czesto okazywał się apostołom: z nich Tomaszowi rozkazał dotykać sie ran swoich, dla umocnienia w nim wiary w Zmartwychwstałego; i przez dni cztérdzieści, aż Wniebowstapienia, czesto z niemi obcował, jadał i nauczał ich. Świadectwo apostołów, w Piśmie św. Nowego Testamentu, na wielu miejscach zapisane, aż nadto jest dostateczne do przekonania nas o téj prawdzie, gdyż oni opowiadali zmartwychwstałego Zbawiciela, wśród zaciętych nieprzyjaciół, mimo, że ci im grozili, rózgami ich smagali, wtracali do wiezienia i śmierć zadawali, aby wzbronić tego ogłaszania. Apostołowie wszystko to woleli wycierpiéć, aniżeli zamilczéć sprawę, mówiąc do swoich prześladowców: "Jeżeli sprawiedliwa w obliczu Boga was raczéj słuchać, niż Boga, sami osądźcie? Jakże my możemy, cośmy widzieli i słyszeli, nie mówić?" (Dzieje IV. 19. 20). Wielka ze strony nieprzyjaciół okazała się usilność, aby w samych poczatkach, w samym zarodzie zniszczyć wiare w Zmartwychwstanie Zbawiciela, Skoro bowiem. po Zmartwych wstaniu, wróciwszy żołnierze od straży grobu, donieśli zwierzchności żydowskiej o tem, co się stało, ta dała im pieniądze, aby rozgłosili, że wtenczas, kiedy oni posnęli, przyszli uczniowie Jezusa Chrystusa i ukradli Najświetsze Ciało Jego. Zastanówmy się: jakiż to dowód zaprzeczajacy Zmartwychwstania Pańskiego? 1º: Jakże straż wojskowa, niezawodnie doborowa i zmieniająca się przy grobie, mogła zasnąć? co gdyby nastapiło, surowoby ja karano i wszelkiegoby starania dolożono, dla wynalezienia ukradzionego ciała, a czego nie czyniono. Po 2-e: Przypuściwszy, że żołniérze na straży zasnęli wszyscy jednocześnie, co jest niepodobieństwem, w takim razie, nie widzac kradzieży, jak mogli świadczyć, że ona dopełniona została? Gdyby zaś którykolwiek z żołnierzów postrzegł te kradzież, czyby jéj nie przeszkodził, lekając się srogiej odpowiedzial-

ności za swoje niedbalstwo? Ze strony uczniów w żaden sposób ta kradzież dopełnioną być nié mogła: 10: wiadomo, jak oni byli lękliwi, kiedy, przy pojmaniu Jezusa Chrystusa w Ogrójcu, wszyscy pouciekali; Piotr, najmężniejszy, zdaleka postępował za prowadzonym Mistrzem swoim, przez ciekawość, co sie z Nim stanie: a i on sam. w przysionku Piłata, potrzykroć z przysięgą zaparł się Go, z bojaźni przed niewiastą służebna; i po zamordowaniu Jego, a nawet po Zmartwychwstaniu, kryli sie starannie przed nieprzyjaciółmi Jezusa Chrystusa, aby od nich, jako przywiązani stronnicy, prześladowani nie byli. Skadby raptownie znalazła się taka w nich odwaga, iżby, nie lękając się uzbrojonéj straży, pokusili się wykradać ciało zmarłego, kiedy się nie ważyli żywego bronić przy pojmaniu? nareszcie jakieby widoki miéć mogli z ukradzionego ciała? 20: Gdyby Jezus Chrystus, mimo niejednokrotnego przepowiedzenia, nie zmartwychwstał, całaby upadła Jego uczniów nadzieja w obietnice, także przepowiedziana: że za wierną Jemu służbę, za poświęcenie się sprawie Jego, beda kiedyś z Nim królować w niebie; rzecz naturalna, że widzac z umarłym Jezusem Chrystusem i nadzieje swoje umarłe, nie mieliby potrzeby wykradać Jego ciała, ale raczej, żałując trzyletniego czasu, daremnie przy Nim straconego, nie zajmując się nadal sprawą Jego, wstydząc się, że oszukanymi zostali, powróciliby do dawnych czynności swoich, i milczeliby o Jezusie Chrystusie. Gdy zaś przeciwnie postępowali, gdy zstąpieniem na nich Ducha św. ożywieni, oświeceni i uzbrojeni niczem nieustraszonem mestwem, wszyscy, z ochotą ponosząc prześladowanie, głosili publicznie Jego naukę, świadczyli o cudach i Zmartwychwstaniu, i gdy woleli śmierć ponieść, aniżeli wyrzec się Jezusa Chrystusa, tedy musieli naocznie być przekonani o Jego Zmartwychwstaniu, a widząc spełnione to Jego przepowiedzenie, musieli być pewnymi wiecznéj nagrody: bo kłamstwo nie broni się w ten sposób i od wszystkich, a dla otrzymania urojonéj sławy nie idzie się na meki i nie szafuje się tak łatwo życiem. Czyż zatém może być jakakolwiek prawda widoczniejsza, wiary naszéj godniejszą, jak Zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa? Jest to rzecz nadzwyczajna, gdy rzeczywiście umarły wraca do

życia i dlatego nazywa się cudem: odżycie więc, czyli Zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa jest cudem, uwieńczającym wszystkie inne Jego cuda; jest, między wieloma innémi, największym dowodem, że On, będąc człowiekiem, był oraz i Bogiem, kiedy, podług swojego oświadczenia: "Mam moc życie moje położyć i znowu je wziąć" (Św. Jan X. 18), własną swą mocą pokruszywszy więzy śmierci, z martwych powstał. Jakaż mamy naukę ze zmartwychwstania Jezusa Chrystusa? Oto następną:

1°. Ponieważ szczegółowe przepowiedzenie Jego o własnéj męce, śmierci i zmartwychwstaniu dnia trzeciego, o zburzeniu Jerozolimy i t. d. spełniło się co do joty; zatém, rzecz niezawodna, że i pogróżki, rzucone na grzészników i nagroda, obiecana żyjącym podług zasad Jego Ewangielii św., w swoim czasie domierzone będą: przeto należy nam tak żyć koniecznie, aby uniknać kary, a za-

służyć na nagrode.

2°. Ponieważ człowieczeństwo Jezusa Chrystusa zmartwychwstało, zatém i my, według nauki Jego i na wzór Jego, kiedyś wstaniemy z martwych, o czém we właści-

wém miejscu obszérniéj mówić się będzie.

Wstapił na niebiosa, siedzi na prawicy Boga Ojca wszechmogacego. Nie zaraz Jezus Chrystus po swojém Zmartwychstaniu wstąpił do nieba. Zabawił się jeszcze na ziemi, jakoście słyszeli, przez dni cztérdzieści i w tym przeciągu czasu przekonywał uczniów swoich o swojém zmartwychwstaniu różnémi sposoby; nadto: dawał im rozmaite nauki; ostatecznie polecił im, aby się rozeszli po całym świecie, opowiadając wszędzie Ewangieliją św., i aby wszystkich, którzy weń uwierzą, chrzcili; nadał im władze odpuszczania grzéchów i całkowite pełnomocnictwo w dziele zbawienia rodu ludzkiego, obiecując im, a w ich imieniu rządzącemu Kościołowi swojemu, że z niémi zostawać będzie, że ich nie opuści aż do skończenia świata, o czém obszérniej na inném powié się miejscu. Jakaż to dla nas pociecha! Jakie szczęście! że Jezus Chrystus, ustanowiwszy dzieło zbawienia, zostawił do niego środki na ziemi i złożył je w rękach ludzi, do tego wybranych, aby każdy człowiek miał wszelką łatwość użycia tych środków. Tu jeszcze piękny z siebie daje przykład rodzicom, panom

i wszystkim, jak oni, przed swojém odejściem, czyli przed swoja śmiercią, wszystko uporządkować w domu, zalecenia i nauki zbawienne swoim dzieciom i domownikom zostawić powinni. Potém Jezus Chrystus, podług świadectwa Ewangielii św., z góry Oliwnéj, w samo południe, w obecności stu dwudziestu osób, między którémi byli: Jego Najświetsza Matka, Apostołowie, Uczniowie i inni wierni wyznawcy, swoja własna moca wzniósł sie w Niebo, prowadząc za sobą wszystkie dusze sprawiedliwych, które zaraz po śmierci swojej w otchłaniach nawiedził: dalej ogarnał Go obłok i znikł przed oczyma widzów. Gdy wszyscy stali jeszcze zdnmieni, zwróciwszy oczy ku niebu, aż oto ukazalo się dwóch mężów w odzieniu białém, którzy ich pocieszali, zapewniając: że nastąpi czas, kiedy Jezus Chrystus przyjdzie znowu na ziemie, tak, jak widzieli Go idącego do nieba. (Dzieje ap. I). Nie skądinąd, tylko z góry Oliwnéj, na któréj byť porwanym na meki i na śmierć, chciał Jezus Chrystus wstąpić do nieba, ażeby przez to nas nauczył, że droga do nieba idzie przez górę Oliwną, to jest, że każdy człowiek, w życiu swojém, z niemałym trudem wstępować powinien na wysokość doskonałości chrześcijańskiej, że wiele musi wycierpieć dla dostania się do szczęścia niebieskiego. Na górze Óliwnéj widzieli apostołowie poniżenie Jezusa Chrystusa, tamże ujrzeli i chwałę Jego. I zaiste wielkiej dostapił chwały, kiedy, po wstapieniu do nieba, usłyszał z ust Boga Ojca, jak przepowiedział ukoronowany Prorok: "Siądź po prawicy mojej, aż położe nieprzyjacioły Twoje podnóżkiem nóg Twoich". (Ps. CIX. 1. 2). Rozważmy tu jeszcze: jakie jest znaczenie tych słów: siedzi na prawicy Boga Ojca Wszechmogącego. Wiemy, że Bóg jest Duchem, nié ma ciała, następnie nié ma rak, jak my mamy, zatém Jezus Chrystus nie tak siedzi po prawéj rece niebieskiego Ojca swojego, jak pospolicie jeden człowiek siedzi po prawéj stronie drugiego. Nié możemy pojąć ani Boga, ani nieba, ani owych błogosławionych przybytków, jakie tam zajmują Jezus Chrystus i błogosławione duchy, i jak się Oni tam znajdują: czy siedzą, czy stoją, czy chodzą: bo życie wieczne żadnego nié ma podobieństwa z doczesném; ale jak do wszystkich rzeczy duchownych porównywują się ziemskie, abyśmy jakiekolwiek mieli o nich pojęcie, tak i to wyrażenie: "Siedzi na prawicy Boga Ojca" jest użyte przez podobieństwo. Zwyczajny sposób postępowania pomiędzy ludźmi, że wyższe od nas, lubo nam równe osoby, dla których czujemy szacunek, sadzimy po prawéj ręce swojéj, dla okazania im czci należnéj; tak i to wyrażenie: "Siedzi na prawicy Boga Ojca", dowodzi, że Bóg Ojciec uczcił w niebie Swojego Syna, że Go uważa za równego sobie w Bóstwie i dzieli z Nim władzę, podług słów Ewangielii św.: "Dana mi jest wszelka władza na niebie i na ziemi". (Św. Mat. XXVIII. 18). Że ona ma wyższość nad wszystkiémi aniołami i duchami niebieskiémi. Co za szczęście nasze, że Najmilszy nasz Zbawca jest tak wywyższony w niebie, że tam taka ma chwałę i potegę! A jak, żyjąc na ziemi, cały swój czas, całego siebie poświęcił dla ludzi, tak zostając w chwale niebieskiej, zatrudnia się nami, baczny jest na wszystkie istotne potrzeby nasze: tam sprawuje urząd pośrednika, okazując Bogu Ojcu blizny ran swoich, błaga dla nas milosierdzia Jego; tam naszym jest przyczyńcą i obrońcą: "Synaczkowie moi, to wam piszę, abyście nie grzeszyli. A jeśliby kto zgrzeszył, rzecznika mamy u Ojca, Jezusa Chrystusa sprawiedliwego". (I. Św. Jan II. 1), powiada św. Jan, ap. Grzéchy obwiniają nas przed Bogiem, uzbrajają prawicę Jego, dla ukarania nas za nie, a głos Krwi Syna Bożego rozbraja i surową sprawiedliwość w miłosierdzie zamienia. Jezus Chrystus w niebie jest Królem i Panem, nietylko dlatego, że przez Niego jesteśmy stworzeni, ale i odkupieni jeszcze; należymy zatém do Niego, jako Jego dziedzictwo własne i jako zdobycze, które nabył ceną krwi własnéj; dlatego, podług słów św. Pawła, apostoła: "Czy żyjemy, czy umiéramy, Pańscy jesteśmy". (Żyd. IV. 14). Jest w niebie naszym Najwyższym Kapłanem: dopelnił tego urzedu na ziemi, ofiarujac Ojcu siebie, jako błagalną ofiarę za grzéchy nasze, dopełnia tego i w niebie, przypominając te swoje ofiare: "Mamy Najwyższego Kaplana, który przeszedł niebiosa, przystępujmyż z ufnością do stolicy łaski, abyśmy otrzymali miłosierdzie w potrzebie" powiada św. Paweł ap. (Żyd. IV. 14—16). Jezus Chrystus jest w Niebie, jako wódz nasz, czyli jako

Głowa, któréj my członkami jesteśmy, a Ciałem jest Kościół czyli zgromadzenie wiernych. Tém jest Chrystus dla Kościoła, czém Głowa dla ciała: udziela mu ona życia, ożywia go duchem swoim: wszelka łaska, wszelka myśl dobra, każde pragnienie święte, dobry uczynek i cnota, wypływają z pełności, która się znajduje w Jezusie Chrystusie, Głowie naszej. "Jezus Chrystus (mówi Sobór trydencki) rozléwa bez przestanku Ducha swojego po sprawiedliwych, jako głowa po członkach, jako szczep winny po swoich galazkach". A tym sposobem chrześcijanin staje sie uczestnikiem natury Boga-człowieka. Jakaż to wielkość, jaka zacność Chrześcijanina! powinnismy tedy z naszéj strony utrzymywać ścisła jedność z Jezusem Chrystusem, jak z głową utrzymują wszystkie członki ciała i nigdy przez grzéch nie oddzielać się od Niego. Powinniśmy tkliwie kochać Kościół święty, Matkę naszą, który jest Ciałem Jezusa Chrystusa, a którego my mamy szczeście być członkami. Amen.

# Nauka XI.

## O siódmym artykule.

"Wierzę, że Jezus Chrystus stamtąd przyjdzie sądzić żywych i umarłych".

Wiara nas święta uczy, że skoro człowiek umrze, dusza jego nieśmiertelna, opuściwszy ciało swoje, staje przed Jezusem Chrystusem: "Który postanowiony jest od Boga Sędzią żywych i umarłych", jak powiada Piotr św. i przed nim zdawać musi ścisły rachunek ze wszystkich myśli, mów i czynów, ze złych, jakich się dopuścił i z dobrych, jakich dopełnić zaniedbał. A potém zostaje wydany na niego wyrok, stanowiący los: albo szczęścia albo nieszczęścia wiecznego. Dusze Chrześcijan bogobojnych, świątobliwych, w których żadnych nie wykryje się przewinień,

dusze bogate w dobre uczynki, natychmiast pójdą do nieba, dla używania wiekuistéj chwały; dusze niedbałych, przestępców prawa Bożego, przepisów religii św., zaraz pójdą do piekła, na wiekuistą karę; dusze zaś tych, którzy, za życia swojego na ziemi, usiłowali postępować podług praw Bożych, lecz, ze słabości, dopuszczali się lekkich ułomności; albo dusze wystepnych nawróconych, którzy przed śmiercia nie odpokutowali dostatecznie, pójda do czyśca na czas pewien, od ścisłej sprawiedliwości Boga naznaczony, dla wypłacenia się jej "do ostatniego szelaga", jak wyraża Pismo św. A gdy naznaczony czas kary upłynie w czyścu, wtenczas dusze, uwolnione z niego, przejda do nieba. Ale po tym prywatnym i szczegółowym sądzie, nastąpi jeszcze, przy skończeniu świata, sąd powszechny, czyli ogólny wszystkich ludzi, poczawszy od Adama i Ewy, aż do ostatniego ich potomka, razem w jedno miej. sce zebranych. I to jest właśnie artykuł wiary naszéj, jaki codziennie powtarzamy: Jezus Chrystus przyjdzie sądzić żywych i umartych. Co się rozumić: sprawiedliwych i grzészników, bo przed sądem ostatecznym wszyscy ludzie pomrzéć muszą, jak powiada apostoł: "Postanowiono jest raz ludziom umrzéć, a potém sąd". (Żyd. IX. 27). Przy końcu świata, na sąd, który ma się odbywać, przyjdzie znowu Jezus Chrystus w ciele ludzkiem, tak, jak przyszedł rodząc się z Najświętszej Matki. Lecz owo powtórne przyjście o jakże różne od piérwszego! Gdy się zjawił po narodzeniu swojém na świecie, okazał się w postaci upokorzonéj, w postaci sługi, całkiem niejako zasłoniwszy człowieczeństwem Bóstwo swoje, okazał się jak Zbawiciel, pomiędzy Bogiem a ludźmi Pośrednik, okazał się jak Nauczyciel, jak Lékarz, jak Przyjaciel, jak dobry Pastérz, jak Obrońca, nakoniec jak Naprawca złego, a w dobrém Przewodnik. Przyszedł z miłosierdziem i łaską dla wszystkich. Wszystkie te przymioty miłe, przyjemne, pełne słodkiéj nadziei, zniewalają wszystkich do miłości i ufności ku Niemu. Lecz po raz drugi, przy skończeniu świata, przyjdzie z tryjumfem, ze wspaniałym Majestatem, jak sprawiedliwy, nieubłagany i surowy Sędzia. Tego powtórnego przyjścia na świat Jezusa Chrystusa straszny jest obraz w Ewangielii św.: "Słońce się zaćmi i księżyc nie

wyda światłości swojej, a gwiazdy będą padać z nieba i mocy niebieskie poruszone będą, a naonczas ukaże sie znak syna człowieczcyo na niebie i wtedy narzekać będą wszystkie pokolenia ziemi i ujrzą Syna człowieczego, przychodzacego w obłokach niebieskich z moca wielka i majestatem. I poszle anioły swoje z traba i głosem wielkim i zgromadzą wybranych Jego z cztérech wiatrów, od krajów niebios aż do krajów ich". (Św. Mat. XXIV). Podług wyrażeń innych Ewangielistów i św. Pawła, apostoła, sąd ten ostateczny poprzedzą wielkie wojny, powstana narody przeciwko narodom, głód, zaraza, trzesienie ziemi, przerażające znaki na niebie, zaćmi się słońce i księżyc, wzburza się morza, rozjuszonémi falami gwałtownie miotać beda. Słowem: cała przyroda wzruszona zostanie, a ludzie, żyjący wtenczas, uważając te klęski, schnąć będą ze strachu i czując już, już zbliżający się srogi gniéw Pański w dniu sadnym, wszyscy pomra z bojaźni; nakoniec: "Sam Pan z rozkazaniem i z głosem archanielskim i z traba Boża zstapi z nieba" (Tess. IV. 25). Ten poteżny głos traby, przedarłszy sie do wnetrzności ziemi, poruszy i ożywi prochy wszystkich ludzi-i wszystkie dusze z nieba, z piekła i czyśca wróca do ciał swoich, i jakby z twardego snu, po długiéj nocy, ocknie się cały ród ludzki i pośpieszy przed Sędziego, Jezusa Chrystusa, który tak szybko, jak błyskawica, w postaci człowieka, ze wspaniałym majestatem Bóstwa, z tryjumfującym znakiem krzyża, okaże się w obłokach, wśród grona aniołów, apostolów i tych wszystkich, którzy współpracowali z Nim w dziale zbawienia wszystkich; okaże się z nimi razem siedzący na stolicach, jak czytamy w Ewangielii swiętéj. Przed Nim wszyscy, mocą Boga, przymuszeni bedą gromadzić się z pośpiechem, powiadam: przymuszeni, bo bezbożni i grzesznicy radzi byliby ujść tego sądu, gdyż zawołaja z przerażeniem, jak mówi Ewangielija św.: "Góry! padnijcie na nas, pagórki przykryjcie nas!" (Św. Łuk. XXIII. 30). Cały ród ludzki zgromadzi się przed Sędzią Bogiem: dobrzy staną po prawéj, a źli po lewéj stronie Sędziego. Strona prawa, to miejsce wybranych; lewa miejsce odrzuconych. Natenczas wszystkie sumienia przed calym światem odkryte beda: w każdym cnoty, występki,

zbrodnie lub niedowiarstwo jak w lustrze widziéć się dadzą, spadnie z każdego zasłona chytrości i obłudy, każdy pokazać się będzie musiał, jakim był i jest sam w sobie. Natenczas rozwiąże się zagadka: dlaczego w życiu docze-sném, najczęściej bogobojni i cnotliwi bywali w ponie-wierce, w prześladowaniu, nędzy, a nieprawi w znaczeniu i dostatkach; dlaczego występek często tryjumfował nad cnotą? W jedném mgnieniu oka Bóg-Sędzia, wszechmocnością swoją przejrzy wszystkich i roztrząśnie ich sprawy; natychmiast ogłosi wyrok wybranym, jaki czytamy w Ewangielii św.: "Pójdźcie, błogosławieni Ojca mego, otrzymacie królestwo wam zgotowane od założenia świata. Albowiem łaknalem, a nakarmiliście mnie: pragnalem, a napoiliście mnie; byłem gościem, a przyjęliście mnie; nagim, a przyodzieliście mnie; chorym, a nawiédziliście mnie; byłem w wiezieniu, a przyszliście do mnie". (Św. Mat. XXV). Ogłosi także wyrok odrzuconym: "Idźcie odc mnie przeklęci w ogicń wieczny, który jest zgotowany djablu i aniołom jego. Albowiem łaknąłem, a nie daliście mi jeść; pragnąłem, a nie daliście mi pić; byłem gościem, a nie przyjęliście mnie; nagim, a nie odzieliście mnie; niemocnym i w ciemnicy, a nie nawiédzi-liście mnie. Tedy odpowiedzą oni mówiąc: Panie! kiedyśmy Cię widzieli łaknącym, albo pragnącym, albo gościem, albo nagim, albo niemocnym, albo w ciemnicy, a nie usłużyliśmy Tobie? Tedy im odpowie, mówiąc: Zaprawdę powiadam wam: pókiście nie uczynili jednemu z tych najmniejszych, aniście mnie nie uczynili. I pójda ci na meke wieczna, a sprawiedliwi do żywota wiecznego".

Tu się rozstrzygnie los wieczny dla całego rodu ludzkiego, tu ustanie czyściec, zamknie się czas wysługi i kary doczesnéj, a otworzy się czas nagrody i kary wiecznéj. Tu stare niebo i stara ziemia ze wszystkiémi bogactwy zniszczone będą, podług przepowiedni Jezusa Chrystusa: "Niebo i ziemia przeminą" (św. Mat. XXIV. 35), a nastanie nowe niebo i nowa ziemia, jak powiada św. Jan apostoł: "Widziałem niebo nowe i ziemię nową, piérwsze bowiem niebo i piérwsza ziamia zniknie". (Apok. XXI. 1). Bracia katolicy! To się wszystko ziści, co powiedziałem, bo zapewnił Bóg, który ani sam się omylić, ani nas uwo-

dzić nié może. Tém mocniéj wierzyć powinniśmy w spełnienie się tego wszystkiego, gdy widzimy spełnione niektóre przepowiednie Jezusa Chrystusa, jako to: o Jego Męce, śmierci, zmartwychwstaniu i o zniszczeniu Jerozolimy i t. d. A wiec to rzecz niezawodna, że głos trąby Archanioła każdego z nas obudzi kiedyś z prochu ziemi i każdy z nas pośpieszy przed Sędziego Boga; lecz po któréj stronie staniemy: po prawéj czy po lewéj? który z wyroków wyżej wyrażonych usłyszymy dla siebie?..... O, ta myśl wielka, bo myśl o losie wiecznym! kogóż maiacego rozum i wiarę nie zajmie? kogóż nie przerazi, strachu nie nabawi, dreszczem nie przejmie? czyjéjże uwagi nie zwróci na życie własne? Któż sam siebie nie zapyta: gdyby Bóg w téj chwili rozkazał mi stanąć przed sad swój sprawiedliwy, któryżbym z tych dwóch wyroków usłyszał na siebie wydany?.... Jam nie tylko ubogi w dobre uczynki, za które nagroda chwały wiecznéj obiecana, lecz jeszcze niedbały w wypełnieniu przykazań Boskich, przepisów religii św., obarczony występkami, nie starający się nawet poznać życia duchowego, a tylko żyjący jedynie życiem ciała, życiem zwierzęcem, oh, usłyszałbym niezawodnie ten piorunujący wyrok na siebie: "Pójdź precz, przeklęty, w ogień wieczny!".... Dzięki Ci o dobry Boże! iż jeszcze jest w mocy naszéj uniknąć tego najstraszniejszego wyroku. Jeszcze Bóg litościwy dozwala nam żyć, dozwala tego czasu miłosierdzia, czasu do pokuty za nasze ułomności, czasu wysługi; nim więc nastąpi czas sadu, czas surowej sprawiedliwości Boskiej, korzystajmy z obecnego czasu, tak, jakby korzystał winowajca na śmierć osądzony, gdyby mu dozwolouo dni kilka dzialania, dla uniknienia wyroku. Niechaj głos trąby Archauioła, wzywający na sąd przed Majestatem Boskim, brzmi ustawicznie w uszach naszych, w ciągu całego życia, a ten głos dzielnie powstrzymywać nas będzie od występku, doda męstwa i siły do życia chrześcijańskiego, do pełnienia enoty, do ciągłego czuwania nad soba; a gdy tak przeżyjemy to życie ziemskie, wtenczas głos trąby wskrzesi nas na życie szcześliwej wieczności. Amen.

### NAUKA XII.

### O ósmym artykule.

"Wierzę w Ducha świętego."

Duch święty, ta trzecia osoba Trójcy przenajświętszéj, równy Bogu Ojcu i Bogu Synowi, od Boga Ojca i Syna pochodzi: jak nas naucza Kościół św. w Składzie Wiary, odmawiającym się we Mszy św.: "Wierzę w Ducha św., Pana i Ożywiciela, który od Ojca i Syna pochodzi, który z Ojcem i Synem razem jest czczony i wielbiony, który przemawiał przez Proroków." Tak o pochodzeniu Ducha św. zdecydował Kościół św., gruntując się na Ewangielii św., gdzie napisano: że Bóg Ojciec i Syn jedno jest. Syn Boży obiecuje zesłać I cieszyciela, mówiąc: "Gdy przyjdzie Pocieszyciel, którego Ja wam poślę od Ojca, Ducha prawdy, który od Ojca pochodzi." (Św. Jan. XV. 26). Skoro Bóg Ojciec i Syn Boży jest jedno, skoro więc Duch św. pochodzi od Ojca, tém samém pochodzi i od Syna. Św. Paweł, ap. (Rrzym VIII. 9) Ducha św. zowie Duchem Chrystusowym. Ten Duch św., składający z Bogiem Ojcem z Bogiem Synem jednego Boga czyli Trójce przenajświętszą, jest także Duchem czystym, niedojrzanym i niepojetym; ukazał się nad Jezusem Chrystusem, chrzczonym przez św. Jana, w postaci gołebia, zstąpił na Apostołów w znakach ognistych jezyków, a wiec przybiérał tylko postaci gołębia i języków, dla okazania ludziom obecności swojéj, lecz co do Istoty swojéj i co do kształtu, jako Duch niemateryjalny i niewidzialny, pojętym być nié może, a tylko z działań Jego utworzyć sobie możemy umysłowe o Nim wyobrażenie. Działanie Ducha św. okazało się na Prorokach, którzy z Jego natchnienia przewidywali przed secinami i tysiącami lat wypadki, jakie zajść mają na świecie, osoby, jakie beda, i czyny tych osób; o tych przyszlych wypadkach, osobach i ich czynach pisali po szczególe, jakby o obecnych. Więcej jeszcze możemy poznać Ducha św. po Jego działaniach, jakie się okazały przez

Apostołów. Ci mężowie, prawie wszyscy pochodzacy z pospólstwa, nieoświeceni, niepojętni, wielu prostych nauk Jezusa Chrystusa nié mogli zrozumiéć, jak świadczy Ewangielija św.; cieleśni, widokami tylko doczesnémi powodowani, trzymali się Jezusa Chrystusa, widzac Jego madrość w naukach, Boska potęgę w dziełach, niewysłowiona dobroć i milość ku sobie. Pokładali w Nim nadzieje, że przyszedł uwolnić naród żydowski z pod panowania Rzymian pogan, że sam zostanie Królem i w królestwie swojém dla nich przeznaczy najwyższe posady. Między soba niekiedy spór wiedli o starszeństwo. Przywiązani byli duszą i ciałem do Jezusa Chrystusa; przez trzy lata nieodstępnymi byli jego towarzyszami. Piotr oświadczył się, że Go nigdy nie opuści, że z Nim pójść gotów do więzienia i na śmierć. Tymczasem przy pojmaniu Go na górze Oliwnéj, wszyscy odbiegli. Piotr i Jan zdaleka szli za Nim, prowadzonym przez nieprzyjaciół, a, w przysionku Piłata, piérwszy przysiagł się trzykroć przed służebna niewiasta, że Go nie zna. Po zamordowaniu Zbawiciela upadli na duchu, kryli sie w tajemnych miejscach, z bojaźni, żeby sami nie ulegli podobnemu co ich mistrz losowi. Oto jakimi byli Apostołowie przed odebraniem Ducha św. Zastanówmy się jakimi zostali po odebraniu tegoż Ducha św., którego Jezus Chrystus niejednokrotnie im obiecując zesłać, nazywał Pocieszycielem, Nauczycielem i Duchem prawdy. Gdy tylko ten zstapił na Apostołów, natychmiast jakby na innych ludzi odmienieni zostali: wyszli z domu, gdzie byli zamknięci, na plac publiczny, tłumem narodu napelniony, bo wtenczas, na uroczystość Zielonych Światek, pamiatki odebrania prawa na górze Synai, bardzo liczne było zgromadzenie w Jerozolimie, nie tylko żydów lecz i pogan z różnych krajów, i zaczeli mówić różnémi językami. Piérwszy Piotr św. zabrał głos i przytaczając Proroków, dowodził, że Jezus Chrystus jest owym od Boga w raju przyobiecanym Mesyjaszem, czyli Odkupicielem, że Go bezbożni zabili, a on trzeciego dnia zmartwychwstał, że nié masz zbawienia tylko w Jezusie ukrzyżowanym, wzywał do pokuty za popełnioną zbrodnię Bogobójstwa; a dowodził i mówił z taką znajomością rzeczy, z taką mocą, ze tą swoją moca, ze ta swoją mowa około trzech

tysięcy nawrócił osób. (Dzieje II). Wkrótce tenże Piotr św. ze św. Janem, gdy w przysionku Salomonowego kościoła, od urodzenia chodzić niémogącego człowieka témi słowy: "W imię Jezusa Chrystusa Nazareńskiego wstań i chodź" (Dzieje III. 6) uléczył, naród ze zdumieniem na ten cud i na nich pogladal: natenczas ksiaże Apostolów także mową swoją pięć tysięcy ludu nawrócił. Stawieni ci Apostolowie przed najwyższym kaplanem i starszyzna żydowska, którzy im z grożba zabraniali opowiadać Jezusa Chrystusa, śmiało odpowiedzieli: "Jeźli jest sprawiedliwa przed oczyma Boskiémi, was raczéj niźli Boga słuchać, rozsadźcie, bo nie możemy, cośmy widzieli, i słyszeli, nie mówić" (Dzieje IV. 19-20). Rozeszli się potém wszyscy Apostolowie po rozmaitych krajach świata, opowiadając Ewangielija, chrzezac i odpuszczając grzéchy; czesto stawiani byli przed sadem duchownym żydów i przed władza świecka pogan; nieraz bywali wtracani do wiezienia, smagani rózgami, a jednak to nietylko ich nie odstreczało od opowiadania Jezusa Chrystusa, nietylko nie zasmucało, lecz owszem cieszyli się, że byli godni cierpiéć dla Imienia Jego. (Dz. V. 41). Nakoniec wszyscy meczeńska śmierć z ochota ponieśli dla Jezusa Chrystusa. Oto jest działanie w nich Ducha świętego: On ich oświęcił, przypomniał im wszystko, co słyszeli z Boskich ust Jezusa Chrystusa, nauczył wszystkiego, natchnał mestwem i odwaga, uzbroił taka potega ducha, pocieszał i uspokajał w nader wielkich i lieznych przeciwnościach. Lecz nie w samych Apostołach okazuje się ta moc i działanie Ducha św.; czytamy dzieje Kościoła Chrystusowego, czytamy żywoty świetych. a tam widzimy, w rozmaitych stuleciach, wielu świetych meżów i niewiast, podobne koleje co i Apostołowie przechodzących; tam obaczymy milijony osób różnego stanu, wieku i płci obojej, słynących madrością Boska, ponoszacych z ochotą najokrutniejsze meczarnie i śmierć sama, gardzącym tém wszystkiém, co jest doczesném i ziem-skiém, dla miłości Zbawiciela. Ci ludzie, jako ludzie sami z siebie, jakiémikolwiek widokami powodowani, nigdyby tego dokazazać nie potrafili, gdyby w sobie nie czuli, jak Apostołowie, Ducha św. mocy, która wzniecała w nich ogień miłości Bożej, która nauczała ich, nad wszelkie wi-

doki ziemskie, nad samo życie nawet, przekładać prawdy niebieskie, chwałę Bożą i zbawienia swoje. I my wszyscy, bracia katolicy! odebraliśmy Ducha św. w pełności, przez św. Sakramenta: Chrztu i Bierzmowania. Ten Duch św., Duch prawdy, naucza nas wszelkiéj prawdy, przez zbawienne natchnienia, przez słowo Boże, które w Kościele katolickim opowiadane bywa, naucza prawdy, podając wzory postępowania w Jezusie Chrystusie i w niezliczonych świetych Pańskich, Jeżeli w nas nie widać owoców Ducha św., jakiémi podług słów Apostoła sa: "Milość, radość, pokój, cierpliwość, łagodność, dobroć, dobroczynność, cichość, rzctelność, skromność, wstrzemieżliwość, czystość." (Rzym. VIII. 3); jeżeli zamiast tych owoców dają się postrzegać między katolikami: "Rozpusta, bezwstyd, nieczystość, lubieżność, bałwochwalstwo, nieprzyjaźnie, kłótnie, gniewy, niesnaski, obżarstwo, opilstwo i t.d." — to stad pochodzi, że na głos Ducha św. zatykamy uszy nasze, a otwiéramy je na głos naszego ciała, że nie pracujemy nad soba, aby panował w nas Duch św., lecz dajemy się powodować zmysłowości zwierzęcej. Duch św., lubo jest Bogiem wszechmocnym, nié może nas przeistoczyć z cielesnych na duchowych, z grzészników na świetych, mimo woli, mimo współdziałania naszego; bo inaczej odebrałby nam wolna wole, którą Bóg Ojciec, tworząc człowieka, udarował go. Udarował Bóg człowieka wolna wola: albowiem z tego najdoskonalszego dzieła rak swoich, z tego króla całéj przyrody, nie chciał miéć niewolnika, lecz wolnego syna: "Nie wzięliście bowiem ducha niewoli na bojaźń, lecz wzieliście ducha przysposobienia na synów, w którym się odzywamy: Abba Ojcze," powiada św. Paweł, Ap. (Rzym. VIII. 15). Chciał Bóg, aby człowiek pełnił cnotę dobrowolnie, jedynie z miłości ku temu Ojcu niebieskiemu. Zostawił Bóg w ludziach pożadliwość ciała, piérworodnym grzéchem wznieconą, i ta pożądliwość, podług słów św. Pawła, Ap.: "walczy przeciw Duchowi, Duch zaś przeciw ciału.... abyście nie czynili tego, cokolwiek checcie." (Gal. V. 17); ale duchowi człowieka nadał Bóg taką władzę, iż łącznie z pomocą Ducha św. jest w stanie pokonać pożadliwość ciała i nad nia odnieść zwycięstwo. Chee Bog, aby człowiek w wykonaniu cnoty, za co

nagradza go już tu na ziemi spokojnością sumienia, i obiecuje jeszcze hojniej nagrodzić, prawdziwie po Bosku, w wieczności; aby, powiadam, człowiek w wykonywaniu cnoty zadawał sobie niemało pracy i trudu, iżby ta nagroda więcej go uszcześliwiała. Któż z nas nie jest przekonanym, że rzecz jaka tém milszą jest dla nas, im więcej w nabyciu jéj ponieślismy pracy i trudu? Odniesiemy zwycięstwo nad ciałem, nabędziemy świątobliwości chrześcijańskiej, zapewnimy sobie zbawienie, przy pomocy Ducha św., który w nas mieszka, tylko się starajmy Mu nie sprzeciwiać, tylko z Nim współdziałajmy, tylko podług nauki Apostoła: "Nie chodźmy według ciała, ale według ducha. Bo którzy wedle ciała, tylko sądzą.... Lecz wy nie jeste-ście w ciele, ale w duchu. Jeśli tylko duch Boży w was mieszka. Ale kto nié ma Ducha Chrystusowego, ten Jego nie jest.... A tak, bracia, nic ciału obowiązani jesteśmy, żebyśmy wedle ciała żyli, bo jeźli wedle ciała żyć będziecie, to pomrzecie; lecz jeżeli przez Ducha ciało umorzycie: żyć będziecie." (Rzym. VIII). Amen.

# NAUKA XIII. dziewiatym artykule.

# O dziewiątym artykule.

"Wierzę w święty Kościół powszechny Świętych obcowanie.

Cóż to znaczy: święty Kościół powszechny?

Św. Kościół powszechny czyli katolicki (bo wyraz grecki katolikos znaczy po polsku: powszechny), nie oznacza tu bynajmniéj budowy, wzniesionej z kamienia, z cegły lub z drzewa, jak naprzykład kościół tutejszy, w którym odbywają się obrzędy Religii św.; albowiem nasz Zbawca, gdy wyrzekł do św. Piotra: "Ty jesteś opoką, na téj opoce zbuduję Kościół mój" (Św. Mat., XVI. 18), nié miał zamiaru na człowieku, jakby na podstawie czyli fundamencie jakim wznosić domu Bożego z kamienia, cegły albo z drzewa.

Lecz w tém miejscu wyraz Kościół oznacza zbiór, czyli zgromadzenie wszystkich ludzi ochrzczonych, wierzących w Jezusa Chrystusa i przyjmujących całą Jego naukę pod naczelnictwem św. Piotra, — a zaś, po jego zejściu, pod naczelnictwem prawego jego Następcy.

A gdy cząstka tego zgromadzenia, téj całéj społeczzości chrześcijańskiej, tego to Kościoła Chrystusowego, zbiéra się do domu poświęconego jedynie Bogu, dla uczczenia Jego, stąd i ten dom nazwany został kościołem. Po wyznaniu wiary w Ducha w św., zaraz następuje, w Składzie apostolskim, wyznanie wiary w św. Kościół powszechny, i to nie bez przyczyny. Tę przyczynę trafnie objaśnia św. Tomasz z Akwinu, gdy mówi: "Widzimy, że jak człowiek jednę ma duszę i jedno ciało, lecz i rozmaitość członków, tak i Kościół powszechny jedném tylko jest ciałem, lecz z rozmaitych członków złożoném: duszą zaś ożywiającą to ciało jest Duch św.; dlatego téż, po wyznaniu wiary w Ducha św., mamy rozkaz wyznawać wiarę i w św. Kościół powszechny." Założycielem tego Kościoła jest Jezus Chrystus, Bóg-człowiek. Ten Boski Zbawiciel rodu ludzkiego, do lat trzydziestu swojego wieku przeżywszy w ukryciu, wystapił na widownię i rozpoczął swoje postannictwo: Przepowiadając Ewangieliją królestwa Bożego, a mówiąc: iż się wypełnił czas i przybliżyło się, Królestwo Boże, pokutujcie, a wierzcie Ewangielii (Sw. Mar. I. 14—15). To znaczy: wierzcie mojemu posłannictwu od Boga. Gdy posłannictwo swoje udowodniał cudami, słuchacze Jego niektórzy z powolnością uwierzyli w tę naukę i zostali Jego uczniami. Że mała ich liczba była w początkach, nié ma czego się dziwić; sam Jezus Chrystus wykazuje przyczynę, powiadając: "Światłość przyszła na świat, a ludzie raczéj umitowali ciemności, niż światłość: bo były złe ich uczynki. Każdy bowiem, którzy źle czyni, nienawidzi światłości, ani idzie na światłość, żeby nie były zganione uczynki jego." (Św. Jan III. 19—20). Tak więc wszyscy ludzie nié mieli i po dziś dzień nié mają ochoty otworzyć uszu swoich na słuchanie praw zbawiennych, bo pragnęli i pragną żyć w zgodzie ze swojémi namiętnościami zwierzęcémi. Gdy potém nasz Boski Zbawiciel z uczniami swoimi przechodził

krainę żydowską, opowiadając naukę zbawienia i wykonywując nadzwyczajne dzieła, to jest: przywracając wzrok slepym, słuch gluchym, mowę niemym od urodzenia, lécząc różnych chorych samém skinieniem woli swojéj, wskrzeszając umarłych, odpuszczając grzechy i inne czyniac cuda; tłumy ludu zaczęły Go otaczać, dla słuchania Go, dla widzenia cudów. Uczniowie zawsze bywali zbliżeni, aby nie utracić żadnego słowa z Jego ust Boskich wychodzącego. Naukami swojémi najbardziej usiłował Uczniów natchnąć duchem jedności. Wrażał im często, aby się nazwzajem miłowali i aby ta milość, jakby węzeł święty, łaczyła wszystkich w jedno rodzeństwo, jako dzieci jednego Ojca niebieskiego. Powiadał im: "Przykazanie moje daję wam: abyśmy się wzajemnie milowali, jakom was umilował: po tém poznają was, żeście Uczniami moimi, jeźli miłość mieć będziecie jeden ku drugiemu." (Św. Jan XIII. 34-35). W modlitwie Jego, do Boga Ojca odmawianéj. widać także wielką usilność połączenia wszystkich wyznawców swoich węzłem wzajemnéj miłości w jednę spoleczność, jakhy w jedno rodzeństwo: "Ojcze św.! zachowaj je w Imię Twoje, a nietylko za niémi proszę, ale i za tymi, którzy przez słowo ich uwierzą w mię, aby wszyscy byli jedno, jako Ty Ojcze we mnie, a ja w Tobie, aby i oni w nas jedno byli, a ja chwałę, któraś mnie dał, dałem im, aby byli jedno, aby byli doskonatymi w jedności, iżby poznał świat, żeś Ty mnie postat i umitowałeś je, jakoś mnie umitował. (Św. Jan, XVIII. 11). Oto poczatki, oto pierwiastki Kościoła Chrystusowego, czyli społeczności ludzi, łączących się między soba jednością wiary i miłością wzajemną, jakiéj Jezus nauczał Chrystus; a téj społeczności Naczelnikiem, Ojcem i Głową był On sain, Bóg-człowiek. Lecz Zbawiciel, jako człowiek, nie zawsze miał zostać na ziemi. Zbliżał się czas, w którym, poniósłszy haniebna śmierć krzyżowa, dla zbawienia naszego, miał odejść do nieba, skąd przyszedł na świat. Miałże On opuścić na zawsze swoje towarzystwo, te mile dzieci swoje? Miałże ten dobry l'astérz, co duszę swoję daje za owce swoje, jak sam o sobie powiadał, porzucić same wśród głuchéj puszczy ulubione owieczki swoje. (Św. Jan, X. 11). Ach! cóżby sie stało z tém założoném

towarzystwem bez naczelnika, z tém rodzeństwem bez ojca! Čzyżby nie zapomniało, czego nauczał, czyby się nie oziebiła miłość wzajemna, do jakiéj zagrzewał, - następnie, czyby się ono nie rozprzegło? Czyby owieczki same wśród puszczy, bez pastérza, bez opieki, pomocy i obrony, nie zbłakały się w bezdrozach? Czyby się nie stały pastwą drapieżnych zwiérzat? Rzecz naturalna, że toby nastąpić musiało. Kiedy zaś, zamiast upadku Kościoła Chrystusowego, zamiast rozprzeżenia sie téj świetéj społeczności, po śmierci Jezusa Chrystusa, coraz ona wzrastała, gdy się rozszérzyła i jeszcze rozszérza po całym świecie, na całéj kuli ziemskiej, gdy Imię Zbawiciela i Boska nauka Jego przez dziewiętnaście wieków głoszo. ne, doszły aż do nas i przechodzić będą w następne pokolenia, aż do skończenia świata, gdy ta społeczność zostaje dziś w najpiękniejszym porządku i wszystkie zaspakajają się potrzeby jéj, to jest widocznym znakiem, że ze śmiercią Jezusa Chrystusa nie umarła opieka i ojcowskie Jego staranie o téj społeczności, czyli o tym Jego Kościele. Zapewnił on tę opiekę, to staranie przed swojém odejściem z tego świata, przeléwając swoje poslannietwo od Boga Ojca, na ulubionych uczniów swoich, nazwanych Apostołami, uczynił ich pełnomocnikami swoimi w dziele zbawienia rodu ludzkiego, zwierzchnikami w Kościele swoim, gdy rzekł do nich, jak czytamy w Ewangielii św. "Dana mi jest wszystka władza na niebie i na ziemi; idac tedy nauczajcie wszystkie narody: chrzcząc je w Imie Ojca i Syna i Ducha Św., nauczając je chować wzzystko, comkolwiek wam przykazał. Oto Ja jestem z wami po wszystkie dni, aż do skończenia świata." (Sw. Mat. XXVIII. 18). I na inném miejscu powiedział do nich: "Pokój wam! Jako Mię postat Ojciec i Ja was posylam. Po tych słowach tehnał na nich i dodal: weźmijcie Ducha św., których odpuścicie grzéchy, są im odpuszczone, a których zatrzymacie, są im zatrzymane." (Sw. Jan, XX. 19). Naczelnikiem zaś, czyli Głowa Kościoła, na miejscu swojem, uczynił św. Piotra, mówiąc do niego: "Tyś jest opoka; na téj opoce zbuduję Kościół mój, a bramy piekielne nie zwyciężą go. Tobie dam klucze od Królestwa niebieskiego." (Św. Mat., XVI. 18). I na inném

miejscu rzekł do niego: "Paś owce moje, paś baranki moje." (Sw. Jan XXI. 17). Tak więc to dzieło zbawienia rodu ludzkiego, sam Bóg-człowiek na ziemi rozpoczawszy, złożył w rękach Apostołów, pod naczelnictwem św. Piotra. I Apostolowie, wierni swojemu powołaniu, odebranym Duchem św. wzmocnieni, zaczęli nauczać wszystkie narody. Piotr św. piérwszy mową swoją w czasie Zielonych świątek żydowskich w Jerozolimie miana, od razu nawrócił do Jezusa Chrystusa około trzech tysięcy ludzi z rozmaitych narodów. Drugi raz tenże Apostoł ze św. Janem, cudownym sposobem uzdrowiwszy w kościele Salomonowym człowieka, mającego pokurczone nogi od urodzenia, nawrócił pieć tysiecy. Tu już widzimy, że św. Piotr wykonywał nadaną sobie władzę pierwszeństwa pomiędzy Apostołami, co do nauczania; wykonywał władzę pierwszeństwa i co do rządu, gdy postanowił przybrać dwunastego Apostola, na miejsce wiarołomcy Judasza, i wybrano Macieja św.; gdy Chrześcijan, z pogan nawróconych, uwolnił od całkowitego zachowania praw Mojżesza; gdy ustanowił raz na zawsze dzień dla obchodu pamiatki Zmartwychwstania Pańskiego, czyli Wielkiejnocy i t. d. Potem rozeszli się Apostołowie po rozmaitych krajach, opowiadając Ewangielijaśw., chrzcząc wszystkich, którzy uwierzyli, i odpuszczając grzechy. Jakoż Piotr sw. udał sie do Rzymu, gdzie założył stolicę świata chrześcijańskiego, i na niej dwadzieścia pięć lat siedział; św. Jan do Azyi, św. Tomasz do Indyi i t. p., a w miarę wzrostu liczby wiernych, w zastępstwie siebie, stanowili po rozmaitych miejscach Biskupów, a ci Kapłanów, udzielając im swego pełnomocnictwa, w dziele zbawienia ludzi, wziętego od Zbawiciela Pana. Sw. Paweł ustanowił Biskupem sw. Tymoteusza w Efezie; św. Tytusa na wyspie Krecie. Św. Jan naznaczył św. Polikarpa w Smyrnie, św. Ignacego w Antyjochii i t. p. Ci naznaczali innych. I tym sposobem, nieprzerwaną koleją, władza w Kościele katolickim, od Jezusa Chrystusa Apostołom nadana, przechodząc z jednych na drugich, spoczywa dziś w rękach Biskupów; a namiestnictwo czyli zastępstwo Jezusa Chrystusa, w reku Ojca św., Papieża, następcy św. Piotra. Ten Biskup rzymski, jeden po drugim koleja nastepujac, odziedzicza także klucze od Kró-

lestwa niebieskiego, które są godłem najwyższéj i naczelnéj władzy w Kościele Chrystusowym. Gdybyśmy inaczéj chcieli wierzyć, nie rozumielibyśmy znaczenia słów Jezusa Chrystusa, wyrzeczonych do Apostołów, którzy razem ze św. Piotrem zeszli z tego świata: "Ja jestem z wami po wszystkie dni, aż do skończenia świata." (Św. Mat. XXXVIII. 20); albo więc te słowa należałoby uważać za kłamliwe, albo wierzyć, że urząd czyli pełnomocnictwo Apostołów przeszło na Biskupów, a naczelnictwo św. Piotra na Papiéża. Ci, jedni po drugich, koleją nieprzerwaną następując, są coraz nowymi i jakby nieśmiertelnymi Apostołami, z którymi Jezus Chrystus po dziś dzień zostaje i zostawać będzie aż do skończenia świata, gdy przez nich, jako coraz nowych swoich pełnomocników, mocą Boską w Kościele, czyli Królestwie swojém ciągle działa. Tym tylko sposobem znaczenie słów Jezusa Chr. przytoczonych pojmujemy i spełniające się je widzimy. A razem spełnia się to, co św. Paweł, Ap. do Efezów napisał: "Jezus Chryztus dal nam Apostołów, Pasterzów i Nauczycieli, abyśmy nie byli dziećmi chwiejącymi się, i nie zostali uniesieni od każdego wiatru nauki, przez złość ludzką, przez chytrość na oszukanie blędu." (Efez. IV. 11 — 14). Mamy więc, bracia katolicy! prawych pasterzów i nauczycieli: słuchajmy ich we wszystkiém, co się tyczy wiary i obyczajów, bo co Jezus Chrystus powiedział niegdyś do Apostołów, to się odnosi i do ich następców: "Kto was słucha, Mnie słucha, kto wami gardzi, Mną gardzi, a kto Mną gardzi, gardzi Tym, który mnie poslał." (Św. Łuk. X. 16). Prawda, że biskupi i kaplani, te członki pojedyńcze Kościoła św., są ludźmi, a więc ułomnymi; bywa niekiedy że błądzą, bywało, że fałszywa naukę głosili, lecz że sam Kościół, czyli ogół pasterzów i nauczycieli zbłądzić nié może, zapewnia św. Paweł, Apostoł, mówiąc, że: "Kościół Boga żywego jest filarem i utwierdzeniem prawdy." (I. Tim. III—14). Zatém Kościół św., ten filar prawdy, powziawszy wiadomość o bładzących swoich członkach, albo ich poprawia i jako schorzałe ulecza, skoro sie uleczyć dają; albo, jako zepsute i zgangrénowane, odcina od swojego ciała, wyłączając od społeczności wiernych, aby ci zarażeni od nich nie zostali; a na ich miejsce

drugich stanowi. Jeżeli chcemy być zbawieni, powinniśmy koniecznie słuchać we wszystkiem Kościoła św., bo Jezus Chrystus naucza, że nieposłusznych Kościołowi św. nie uważa za swoich wybranych, gdy mówi: "Jeźliby kto Kościoła nie słuchał, niechci będzie jako poganin i celnik." (Św. Mat., XVIII. 17).

Lecz gdzie jest ten prawdziwy Kościół Chrystusowy, w którym znajduje się pełnomocnictwo Zbawiciela? którego słuchając, słuchamy samego Chrystusa? któremu będąc nieposłuszni, stajemy się Chrystusowi Panu nieposłusznymi i podobnymi jesteśmy poganom? kiedy między Chrześcijanami jest wiele kościołów, albo raczéj stowarzyszeń chrześcijańskich, które w niektórych artykułach wiary różnią się między sobą, i nie zachowują téj jedności, jakiej wymaga po swoich wyznawcach Zbawiciel? Jakie są cechy, znamionujące prawdziwy Kościół Chrystusowy, abyś-

my Go po nich mogli rozpoznać?

Te cechy są następujące: Po piérwsze: Kościół prawdziwy Chrystusowy powinien być Jeden, tak jak "Jeden Pan (Bóg), jedna wiara, jeden chrzest" powiada św. Paweł, Apostoł, (Efez. IV. 5). Powtóre: Powinien być święty, po trzecie: apostolski, po czwarte: katolicki, czyli powszechny. I właśnie do naszego Kościcła mogą się zastosować te wszystkie cechy. Jest on jeden, bo wszystkie członki Jego, czyli wszyscy wyznawcy jednoczą się przez jednostajne wyznanie wiary we wszystkich artykułach, przez jednostajną naukę obyczajów i przez używanie jednych i tychże samych środków do zbawienia. Jednoczą się między sobą wszyscy wierni, jako członki, składające jedno ciało materyjalne, widome, którego materyjalną, widomą Głową jest Papież, prawy następca św. Piotra. I tak: w parafijach wszyscy wierni są posłuszni, pod względem religijnym, swoim plebanom; ci są posłuszni i podlegli ze swoimi parafijanami dyjecezyi swojéj Biskupom; ci są posłuszni i podlegli ze swojémi dyjecezyjami Ojcu św. Papieżowi. A jak ciało materyjalne Kościoła ma Głowę materyjalną Papiéża, tak duch tegoż Kościoła ma za Głowę duchowną samego Jezusa Chrystusa, Boga-człowieka, który po zmartwych wstaniu, przestał być materyjalnym. Sam jezyk łaciński, jeden po wszystkich krajach w obrzędach religijnych używany i dosłowne księgi obrzędowe, wykazują tę jedność Kościoła. Udajmy się do Włoch, Hiszpanii, Francyi, Austryi i t. p., nie porozumiémy się z mieszkańcami tych krajów, nie znając ich języka, oni dla nas okażą sie obcymi; ale wstąpmy do ich świątyń: a gdy tam usłyszymy tenże sam język kościelny, obaczymy te same obrżędy, zdawać się nam będzie, że jesteśmy w świątyni kraju własnego, że się znajdujemy wśród braci swoich.

Nasz Kościół jest święty. Nie dlatego, aby wszyscy w nim członkowie byli świętymi, gdyż w królestwie Bożém, na téj roli Jezusa Chrystusa, między pszenicą musi być i kąkol; lecz dlatego, że ma w sobie czystą i całkowitą naukę Jezusa, z Ewangielii i z podania wyczerpniętą, że ma święte Sakramenta, a przez tę naukę i przez święte Sakramenta i przez okazywanie wzorów świątobliwości, nie tylko w Jezusie Chrystusie, lecz jeszcze w niepoliczonych świętych Pańskich, zdolnym jest uczynić nas świętymi, jak uczynił wielu poprzedników naszych. Tego inne

społeczności chrześcijańskie nie mają.

Nasz Kościół jest katolicki czyli powszechny, to jest: dla wszystkich w ogóle wyznawców Jezusa Chrystusa, nieograniczony ani czasem, ani miejscem. Przejrzany od wieków przez Boga, usposobiony od wieków w narodzie żydowskim, założony przez Jezusa Chrystusa, trwa i trwać będzie, podług Jego zaręczenia, aż do końca świata, tak, iż bramy, czyli mocy piekielne, nie zwyciężą Go. Gdy tymczasem, jak dzieje Kościoła św. nas nauczają, wiele było sekt chrześcijańskich, czyli odszczepieństw, które poupadały i tylko nazwiska ich wspominają dzieje: tak się stanie z sektami obecnych czasów, skoro ich członkowie otworzą oczy na poznanie prawdy. Prawdziwy Kościół zajmuje wszystkie miejsca, jego wyznawcy są po wszystkich krajach świata.

Nasz Kościół nakoniec nazywa się apostolskim, bo był pierwiastkowo rozszérzonym i rządzonym przez Apostołów, bo zawiéra w sobie ich naukę całą i czystą: bo tychże samych dopełnia obrzędów religijnych, jak oni dopełniali, lubo te obrzędy od nastania pokoju, za czasów Konstantyna Wielkiego, piérwszego monarchy chrześcijańskiego, co do powiérzchowności swojéj przybrały większą wystawę i okazałość; bo w nim i po dziś dzień są nauczycielami i pastérzami następcy Apostołów, tak, iż w Kościele naszym, przelaném zostało na każdego Biskupa posłannictwo Jezusa Chrystusa, od Apostołów, koleją nie-

przerwaną, jak się o tém wyżej powiedziało.

Cieszmy się więc, bracia katolicy! że należymy do prawdziwego Kościoła; ale należac do niego, nosząc to zaszczytne nazwanie katolika, bądźmy powolni na głos Kościoła św., téj Matki naszéj, pomni na to, co niegdyś św. Jan Chrzciciel mówił do żydów, chełpiących się, że jest ich ojcem Abraham, i ze przez to unikną gniéwu Bożego: "Nie mówcie, (powiadał on), mamy Abrahama za ojca, albowiem powiadam wam, że mocen jest Bóg z kamieni wzbudzić syny Abrahamowe." (Św. Mat., 121. 9.) I my nie mówmy tego: że skoro jesteśmy Chrześcijanami-katolikami, to będziemy zbawieni, bo, powiadam wam: że skoro postępowanie nasze nie będzie zgodne z tém świętém nazwaniem, Bóg mocen jest wytrącić nas z tego prawdziwego Kościoła, a dać mu inne, powolniejsze dziatki. Starajmy się tedy być Chrześcijanami-katolikami nie tylko z tytułu, ale i z postępków naszych. Kochajmy Kościół św., tę najmilszą Oblubienicę Zbawiciela naszego, czułością dobrych dzieci; cieszmy się z jego tryjumfów, opłakujmy niedolę; rozweselajmy go naszém przywiązaniem i uległością, posłuszeństwem Pastérzom, których Bóg postanowił, aby w nim rządzili; wiernością i ścisłém zastosowaniem się do tego, czego oni nauczają, aby w dzień sadu, Bóg-człowiek uznał nas za godne dzieci swojéj Oblubienicy, i uczynił nas uczestnikami swojéj chwały.

Kościół św. dzieli się na tryjumfujący, wojujący i cierpiący. Piérwszy składają błogosławione duchy, złączone już z Bogiem w chwale niebieskiéj; dlatego tak się zowie, że ludzie, wierni Chrystusowi, po otrzymanych nad złémi pożądliwościami swojémi, nad zwodniczym światem i szatanem, zwycięstwach, po ukończeniu życia doczesnego, uwolnieni od trosk jego, cieszą się, skutkiem wiary, miłości, nadziei, i tryjumfują w szczęśliwej wieczności. Kościołem wojującym zowią się wszyscy Chrześcijanie-katolicy, żyjący jeszcze na tej ziemi; każdy bowiem jego członek musi toczyć walkę z samym soba, bo każdy by-

wa kuszony (jak powiada św. Paweł, Apostoł), od własnéj pożądliwości pociągniony i przynęcony. Zatém pożądliwość gdy pocznie, rodzi grzéch, a grzéch, gdy wykonany będzie, rodzi śmierć!" Musi toczyć walkę ze światem, to jest: odrzucać zdania bezbożnych, nie dawać się ich ponetom uwodzić do złego, unikać ich, jak zarazy jakićj. Musi każdy walczyć z szatanem, który, podług słów św. Piotra, Apostoła: "jak lew ryczący krąży, szukając, kogoby pożarł." (I. św. Piotr III).

Tak, bracia katolicy! życie człowieka na ziemi jest ciągłą walką i Pismo Boże powiada: "Królestwo niebieskie gwalt cierpi, a gwaltownicy porywają je." A więc słusznie zgromadzenie wiernych Chrystusowych, żyjących na téj ziemi, czyli Kościół obecny, nazywa się wojującym.

Kościół cierpiący składają ci, którzy pomarli w wierze Chrystusowej, niezmazani grzechem śmiertelnym, lub z niego oczyszczeni, przez święty Sakrament pokuty; wyszli oni z Kościoła wojującego, lecz jeszcze nie uczyniwszy zadość sprawiedliwości Bożéj za swoje winy, nie dostali się do Kościoła tryjumfującego, czyli do nieba; są ich dusze, zatrzymane w jakiémś miejscu, nazwaném czyścem, gdzie wypłacać się muszą, jak powiada Pismo św., "do ostatniego szelaga." I te wszystkie trzy oddziały Kościoła Chrystusowego jednoczą się z sobą. My z Kościoła wojujacego posyłamy modły do tryjumfującego, w którym są Święci Pańscy, aby ci przyjaciele Boga, jak ich Pismo św. nazywa, wstawili się do Niego, za nami, o odpuszczenie grzéchów naszych, o uproszenie dla nas pomocy w tém życiu, i łask potrzebnych; aby wyjednali u Boga, na rachunek zasług swoich, skrócenie kary duszom braci naszych, zostających w Kościele cierpiącym. My sami, jużto przez Najświętsza ofiarę Mszy, jużto przez jałmużny i inne dobre uczynki, dopomagamy tym braciom do prędszego wypłacenia długów. Ci, uwolnieni z czyśca, także wstawiać sie beda za nami do Boga. Ta wzajemna pomoc tych oddziałów Kościoła św., nazywa się właśnie świętych obcowanjem, jak wyznajemy w Składzie Apostolskim.

Święty Kościół Chrystusowy -- to Królestwo Boże, to jakby dom jaki rodzinny, w którym bracia i siostry pra-

cują, ile mogą, owoce swéj pracy składają się w jedno miejsce, a ojciec, Jezus Chrystus, jako głowa rodziny, każdemu rozdziela z owoców tych na ich potrzeby duchowne, stosownie do pilności w téj pracy: bo leniwcy żadnego nie mają udziału. Gdy zaś owoców ich pracy nie staje na potrzeby, wtenczas rozkazuje swojemu szafarzowi, t. j. Ojcu św. Papiéżowi, aby kluczami sobie powierzonémi otworzył skarbnice, w Jego domu bedaca, gdzie sa złożone nieprzebrane bogactwa z zasług czynnego życia na ziemi z Męki i śmierci Jego, z zasług Najświętszej Matki, milijonów męczenników i innych świetych Pańskich; rozkazuje, powiadam, aby ten Szafarz rozdawał z tych bogactw, każdemu, ile który zasłużył, na jego potrzeby duchowe. Rozdawanie tych bogactw nazywa się odpustami, o czém we właściwem mówić się będzie miejscu obszérniej. A tak, człowiek tego domu, to dziécię Boże, byle nie uparte, byle posłuszne swojemu Ojcu Niebieskiemu, choćby sił słabych i zbyt mało zapracować mogące, byle nie gnuśne, nie leniwe, nie dozna nędzy w swoich potrzehach duchowych; bo Ojciec Jego niebieski obmyślił środki pomocy, i ustawicznie nad nim czuwa. Kiedy wiec, bracie katoliku, weżmiesz pod swoje rozwage myśli w téj nauce o Kościele naszym rozwijane, gdy przypomnisz, sobie, że go sam Bóg-człowiek założył, że Duch św., przez pośrednictwo Apostołów rozszérzył, rozszérza przez ich następców i sam przez nich nim rzadzi, a więc zbłądzić nié moze, że niewidzialna, czyli duchowa jego Głowa sam Jezus Chrystus, a widzialną czyli materyjalną, prawy następca Piotra św. Papiéż, że w tym Kościele są prawi posłannicy czyli pełnomocnicy Boży, są opowiadacze nauki czystej Jezusa Chrystusa, jaką na ziemi zoztawił, nauki zbawienia, że w Nim sa zasiłki i lekarstwa w świętych Sakramentach na wszelkie słabości duszy, są niezmierzone, nigdy niewyczerpane skarby, na jego zbogacenie, których każdy byle chciał, być może uczestnikiem; gdy to wszystko powiadam, bracie katoliku! przypomnisz sobie, uznasz za największe szczęście, żeś na łonie tego Kościoła, i w uniesieniu zawołasz: Boże nieskończonogo miłosierdzia! niepojętéj dobroci! Boże, miłośniku człowieka! wielkie i nieprzebrane złożyłeś skarby w Kościele świętym Twoim, z których każdy be-

dąc z Kościołem złączony, łatwo korzystać może, a jeszcze z samego jednoczenia się członków jego, drogie wypływają pożytki, bo wszystkie ich prace i dobra są wspólne! Bogaty udziela swej obfitości ubogim, mocny udziela swej mocy słabym. O! jakże wielką pociechę przynosi sama ta myśl, że święte dusze przesylają za mnie do Ciebie modły swoje i gorącość ich modłów nagradza oziębłość moich: dobre ich uczynki są i mojémi, gruntowność ich cuót okrywa nieudolność ćwiczenia się w nich mojego! Mam najsilniejszą nadzieję, Boże mój! że wzruszony jękami, przez które za mnie w obliczu Twojém wyléwa się ich miłość, dasz mi łaskę wzrastać w gruntownéj pobożności. Ach, Panie! bogactwa duchowne, których skarbnica uczynileś Kościół św., przekładam nad wszelkie zbiory i bogactwa świata: nie dopuszczaj, abym z nich cokolwiek przez własną winę uronił; spraw, o Boże! abym z nich korzystał, ile tylko można, zachowując się zawsze w stanie Twéj łaski. Amen.

#### NAUKA XIV.

## O dziesiątym, jedynastym i dwunastym artykule.

"Wierzę w grzéchów odpuszczenie, ciał zmartwychwstanie, żywot wieczny.

Przez jednego człowieka grzéch na ten świat wszedł, w którym wszyscy zgrzészyli" mówi św. Paweł, ap. (Rzym. V. 12). Adam i Ewa, piérwsi rodzice wszystkich ludzi, wyszedłszy z rak Stwórcy, byli niewinnymi, świętymi, ozdobionymi wszelkiémi dary, oświeconymi światłem Bożém; wszystko znali, co znać powinni byli, miłémi byli dziećmi Niebieskiego Ojca; szczęśliwy był ich stau. Lecz podobało się Bogu, tak jak aniołom w niebie, naznaczyć im czas próby. Osadzeni w Raju, mieli do używania owoce wszelkiego rodzaju: z jednego tylko drzewa były

im pod karą śmierci zakazane. Za poduszczeniem szatana przestąpili ten zakaz, zjedli zakazany im owoc. Tém nieposłuszeństwem ku Bogu popełnili grzéch wielki, i ten grzéch, roztaczając zaraz grube ciemności po ich umyśle, obudzając namiętności zwiérzece, gasząc światło rozumu, stał się żródłem wielu innych grzéchów. A tak oddalili się od Boga, stali się podległymi śmierci i wiecznemu potępieniu, w skutek kary za swoje wykroczenie. Ci piérwsi rodzice zarażeni grzéchem zostali, jakby zatrutém źródłem wszystkich swoich potomków, i każdy człowiek rodzi się ze zmazą grzéchu, zwanego piérworodnym, która to zmaza jest piętnem wiecznego potępienia. Zbawiciel świata z zasług Męki i śmierci swojéj, przygotował jakby wannę jaką w Sakramencie Chrztu św., dla zmycia téj zmazy, dla przywrócenia piérwszéj niewinności. Św. ten Sakrament koi ranę śmiertelną, lecz po niéj zostaje blizna, która, za wpływem smutnych okoliczności, może się znowu otworzyć. Chrzest święty gładzi grzéch piérworodny, lecz nie znosi całkiem skutków tego grzéchu, czyli nie odejmuje człowiekowi skłonności do grzéchów uczynkowych. Zrządził tak Pan Bóg dlatego, aby człowiek rozwinał w sobie działanie, jako wolną wolę mający. Ma on skłonność do grzéchu, lecz oraz ma sposobność i pomoc Boska do uniknienia jego, byleby pracował nad sobą, aby go uniknąć. Tym sposobem zachowa niewinność, na Chrzcie św. uzyskana i otrzyma nagrodę w niebie, - a ta nagroda, lubo łaską Boską zdobyta, jednak będąc oraz owocem pracy i trudów, daleko więcej uszczęśliwiłaby wówczas człowieka, aniżeli gdyby była samym tylko darem. Jeżeli więc człowiek, ulegający téj swojéj skłonności do złego, i skażeniu ludzkiéj natury, dopuszcza się po Chrzcie świętym grzéchów śmiertelnych, i tym sposobem wydaje niejako na siebie wyrok potępienia wiecznego, — Zbawiciel, nad wszystko pragnący jego zbawienia, podał mu środek skuteczny do wyjścia z tego smutnego stanu, zostawiając w Kościele świętym, pełnomocnikom swoim, władze odpuszczania grzéchów uczynkowych. Czytamy o tém w Ewangielii świętéj: "weźmijcie Ducha św. (rzekł do Apostołów i ich następców): których odpuścicie grzéchy, są im odpuszczone, których zatrzymacie, sa zatrzymane." (Św.

Jan XX. 22—23). W Kościele przeto naszym trwa wiecznie urząd apostolski, któremu Bóg-człowiek, Jezus Chrystus nadał władzę odpuszczania grzéchów w Sakramencie pokuty; bo jak się mówiło w przeszłéj nauce, biskupi i kapłani, koleją nieprzerwaną po sobie idący, są następcami św. Apostołów.

Dalszy artykuł składu Apostolskiego brzmi: Wierze w ciał zmatwychwstanie. Każdy człowiek jak się rodzi, tak umiéraé musi; po śmierci wkrótce rozkładać sie ciało zaczyna, zakopane do ziemi gnije i zamienia sie w próchno. O jak ta myśl smutna! jak upokarzająca człowieka! kiedy koniec jego jest zniszczenie! Jak smutna myśl, że człowiek, to arcydzieło rak Boskich, ten władca przyrody, zostanie nakoniec garstką próchna. Ten jego rozum bystry, rozmaitémi wynalazkami świat zadziwiający, to serce, co jedynie dla ludzkości bilo, przestanie bić na wieki; te usta, z których miodopłynna, czarująca wychodziła mowa, skrzepną i zamkną się na zawsze; ta ręka, co arcydziela sztuki wykonywała, co lzy cierpienia ociérała, zdrętwieje na zawsze! Gdy człowiek umiéra, kończy się dla niego wszystko na ziemi; lecz dopóki żył, ścisłe węzły łączyły serce jego z innémi sercami ludzi, którzy po nim, do dolu go włożywszy, ziemią zasypawszy, zostaną z rozdartém sercem, zalanémi Izami oczyma. Napróżno krewni i przyjaciele usilować będą ich pocieszyć: bo i jakaż pociecha, gdy najmilszéj, najużyteczniejszéj dla nich osoby do życia przywrócić nie zdołają! Wówczas to wiara św., na powadze Boskiej oparta, przybywa ze skuteczną pociechą i dla tych, którzy się smucą, zastanawiając się nad przyszłym skonem swoim i dla tych, co opłakują stratę najdroższych osób. "Nie chcę (mówi św. Paweł, ap.), żebyście nie mieli wiedziéć o tych, co zasnęli: żebyście się nie smucili, jak drudzy, co nié mają nadziei. Bo jeżeli wierzymy, że Jezus umarł i zmartwychwstał; tak Bóg i tych, co zasnęli przez Jezusa (to jest w Jego wierze i miłości) z Nim przyprowadzi." (I. Tess. IV. 13). Ta wiara święta uczy nas, że niezawodnie przyjdzie czas, kiedy ciała całego rodu ludzkiego, począwszy od ojca Adama, aż do ostatniego, który się narodzi przy skończeniu świata, z martwych powstaną, do życia powróca. Tak i Jezus Chrystus nauczał, jak

czytamy w Ewangielii św. "Przychodzi godzina, w która wszyscy, co są w grobach, usłyszą głos Syna Bożego i wynijda, którzy dobrze czynili, na zmartwychwstanie żywola, a którzy źle czynili, na zmartwychwstanie sądu." (Św. Jan III. 25). Wiara w zmartwychwstanie ciał była powszechna i w starym Zakonie. Czytamy w księgach Ecechiela, proroka, gdzie mówi Bóg przez usta jego: "Otworze groby wasze i wywiodę was z grobów waszych, ludu mój." (XXXVIII, 13.) Czytamy w ksiegach pacyjenta Pańskiego, gdzie powiada: "Wiem, że Odkupiciel mój żyje, a w dzień ostateczny powstanę z ziemi i zaś obleczon będę w skórę swoje i w ciele mojém oglądam Boga mego." (Iob. XX. 25, 26). Zmartwychwstanie ciał będzie powszechne; wszyscy: wielcy i mali, monarchowie i ubodzy, sprawiedliwi i grzésznicy, na dzień sądny powstaną w tém samém ciele, które mieli przed śmiercią. Bóg sam zdziała ten cud wszechmocnością swoją. Nie trudno Jemu zebrać po różnych częściach świata rozrzucone członki człowieka, rozproszone prochy i kości jego ciała zgromadzić, spoić i ożywić, który wszystko, co nasze oko spotyka, samém skinieniem woli swojéj utworzył z niczego. Obraz zmartwychwstania co rok snuje się przed oczyma naszémi: drzewa nie sąż niby pomarle w zimie? obnażone ich gałczie nie podobneż do kościotrupów ludzkich? co wiosna odzyskując życie, przyoblekają się w nowe, zielone szaty! Ziarna zboża i różne nasiona, rzucone w ziemię, gniją i obumiérają, a w czasie swoim wychodza z niej zdrowe, świeże i piękniejsze, aniżeli były przed siewbą. Podobnież rozumiéć mamy i o ciałach naszych: i one, jakby ziarna i nasienie, rzucone w ziemię, wynijdą z niej pełne życia i czerstwości. Ciała sprawiedliwych nie będą już po téj przemianie materyjalne, grube, ciężkie, podległe skażeniu i kaléctwu, jak teraz; lecz zajaśnieją jak słońce, pełne mocy i chyżości, na podobieństwo ciała Jezusa Chrystusa, po Jego zmartwychwstaniu; sprawiedliwi, którzy są synami Bożymi, poświęceni jego łaską, zjednoczeni z Bo-giem-człowiekiem przez wiarę, nadzieję i miłość, wcieleni w Niego przez przyjmowanie Najświętszego Sakramentu, tak jak On powstaną z martwych. Jezus Chrystus przemieni ciała braci i kochanków swoich, z nikczemnych,

w podobne do ciala swojego, pelne chwaly i niecierpietliwie: jak o tém poświadcza św. Paweł, ap.: "Oczekiwamy Pana naszego Jezusa Chrystusa, który przemieni ciała podłości naszéj, przypodobane ciału jasności swojej." (Filip. III. 20. 21). Boska sprawiedliwość tego wymaga, aby ciało, które służyło duszy, w czasie zjednoczenia się z nia, do czynienia dobrego, do wykonywania cnoty, które w tém działaniu ponosiło trudy, razem z duszą otrzymało nagrodę i przypuszczone było do szczęśliwości niebieskiej. Zmartwychwstana wprawdzie i niesprawiedliwi, lecz ciała ich nie otrzymają tych chwalebnych przymiotów; zmartwychwstana, ale nie będą przemienione ich ciała, podług nauki św. Pawła, ap.: "Wszyscy wprawdzie zmartwychwstaniemy, ale nie wszyscy odmienieni będziemy." (I. Kor. XV. 51. Ciała grzészników poddane będą razem z dusza nedzom wieczystym, co do wielkości niepojętym. Ciała ich utrzymają się w nieśmiertelności, jedynie dlatego, aby ich męki nie miały końca, aby na ich nieszczęścia żadnego nie było środka. "A mnodzy z tych, którzy śpią w prochu ziemi, ocucą się: jedni do żywota wiecznego, a drudzy na hańbe, aby widzieli zawżdy," powiada Duch św., przez usta Daniela, proroka (XII. 2). Co za widok przedstawi się oczom naszym, jakie obudzą się uczucia w sercach, gdy straszliwy głos trąby zagrzmi: "powstańcie umarli, i stawcie się przed surowy sąd Najwyższego Pana!" gdy postrzeżemy wychodzące z ziemi całe plemię ludzkie, żadnéj między wielkiémi a malémi świata nie dostrzegając różnicy, prócz różnicy ich spraw za życia, enotliwych lub zbrodniczych, które każdego człowieka wtenczas znamionować bedą! Św. Hieronim, przebywając na puszczy, słyszał ustawicznie rozlegające się w swojej duszy brzmienie owéj Archanioła trąby, i na jéj głos, tylko wyobrażony, truchlał cały, jak sam wyznaje. My, bracia katolicy! nié mamyż daleko większéj przyczyny bojaźni? Jakże spokojnymi być możemy, gdy zmartwychwstanie jest tylko przed-miotem błogiéj nadziei, przedmiotem pociechy dla sprawiedliwych i świątobliwych, a jest celem bojażni, celem śmiertelnego przestrachu dla grzészników, zaniedbujących pokutę? Jakże, powiadam, spokojnymi być możemy, poezuwając się do wielu upadków, a nie myśląc o pokucie

za nie! Upamiętajmy się! ach! upamiętajmy się, bracia katolicy! oczyśćmy dusze nasze przez pokutę, i nadal prowadźmy życie prawdziwie chrześcijańskie, pilnując się ściśle przepisów religii Boskićj, a wtenczas pamięć na głos trąby, który kiedyś budzić nas będzie z umarłych, nie postrachem, lecz radością nas napełni. Po zmartwychwstaniu ciał rozpocznie się żywot wieczny, jak wyznajemy w ostatnim artykule Składu Apostolskiego. Naucza nas o tém Jezus Chrystus w Ewangielii św. "Pójdą ci na mękę wieczną, a sprawiedliwi do żywota wiecznego." (Św. Mat. XXV. 46).

Gdy człowiek umiéra, dusza jego żyć nie przestaje: oddziela się ona tymczasowo od ciała, lecz nie umiéra, bo jest z natury nieśmiertelna i nieskazitelna; przechodzi tylko z życia ziemskiego, tymczasowego, do duchowego i wiecznego. Oprócz objawienia Boskiego, sam zdrowy rozum nas przekonywa o bytności życia z tamtéj strony grobu. Gdy cnotliwi ludzie pospolicie bywają w tém życiu w poniewiérce i prześladowaniu u bezbożnych, gdy ci nad piérwszemi tryjumfują, gdy prawym i świątobli-wym częstokroć dokucza nędza i rozmaite cierpienie, a występni opływają nieraz w obfitości dostatków, piastują urzędy i posiadają wysokie godności i znaczenie w społeczności, za pomocą przebiegłości, intryg i przekupstwa; gdy niewinność pognębiona nie znajduje świętéj sprawiedliwości pomiędzy ludźmi! to na taki zapatrując się nieład, oczywiście wypadałoby uczynić wniosek: że albo nié ma Boga, albo jest On niesprawiedliwym. A skoro bytność Boga i Jego sprawiedliwość jest dowiedziona, w takim razie musi być koniecznie drugie życie, w którém każdemu człowiekowi, stosownie do zasług jego, święta sprawiedliwość po Bosku wymierzoną zostanie. Gdyby nie było drugiego życia, jakież miałoby znaczenie Odkupienie? Gdyby nie było życia przyszłego, czyby śmierć tylu męczenników, czyby życie ostre pokutników, w celu osiągnienia szczęśliwej wieczności, nie były szaleństwem? Sami nawet poganie wierzyli w życie przyszte, w którém każdy, podług uczynków swoich, karę lub nagrodę odbiéra. "Oczekiwanie życia przysztego, mówi Tertulijan, jest dogmatem czyli prawdą całego rodu ludzkiego, jest

wiarą przyrodzoną". Jest więc życie drugie, które rozpoczniemy po zakończeniu obecnego, a to drugie życie mieć nie będzie końca, czyli będzie wieczne. W tém drugiém życiu, albo będziemy najnieszczęśliwsi albo najszczęśliwsi wiekuiście, podług tego, jak zasłużymy w obecném życiu: czy pomrzemy grzésznikami, czy sprawiedliwymi w obliczu Boga. Dusza grzésznika, zaraz po rozłączeniu się przez śmierć z ciałem swojém, stracona będzie do piekła, na wieczne potępienie, gdzie na wieki od Boga oddzielona, wiecznéj męki z czartami doświadczać będzie. Jezus Chrystus naucza, że tam sa; "ciemności zewnętrzne, placz i zgrzytanie zebów" (św. Mat. XXV. 30. LXV. 23). Duch świety, przez usta Izajasza, proroka, podaje, że tam "robak nie umiéra, ogień ich nie gaśnic" i że "z piekła nié masz wybawienia". Nieszczęśliwa dusza, w piekle pograżona, bez ustanku silić się będzie wznieść się do Boga, którego wtenczas uzna za jedyne i najwyższe dobro swoje, a ciagle odpychana bedzie od Niego, albowiem Bóg, którego w życiu obecném przymiot miłosierdzia dla człowieka przewyższa wszystkie inne przymioty, wtenczas okaże się dla niéj nieubłaganym sędzią i surowa sprawiedliwość weźmie górę nad miłosierdziem. Nieodzowne przekleństwo i niezgruntowana przepaść piekielna przedzielą ją na zawsze od niebieskiej Jerozolimy i szcześliwych jej mieszkańców, a straszna rozpacz nowéj srogości doda jej mękom. Po zmartwychwstaniu połączy się nieszczęśliwa dusza ze swojém ciałem, ale jedynie dla podzielenia z niém swojego nieszczęścia i wiecznéj męki. Razem z ciałem będą goreć, bez najmniejszego niszczenia ciała; na wieki będą doświadczać surowych skutków wszechmocnéj sprawiedliwości, któréj ani uniknać, ani zmiękczyć nie zdołają. Łzy gorzkie a niepożyteczne i zgrzytanie zębów wieczystym ich udziałem, wiekuista dziedziną. "Wrzućcie niepożyte:znego sługę w ciemności zewnętrzne, gdzie będzie płacz i zgrzytanie zebów" powiada Zbawiciel. Co za straszny obraz! możnaż znieść widok jego, bez żywego uczucia trwogi? Z tém wszystkiem nie nad to pewniejszego. Sam Jezus Chrystus odmalował ten obraz. Miéć w podejrzeniu o jaka przesade słowa te, tak jasne i dobitne, byłoby jedno, co sama prawde odwieczna obwiniać o klamstwo.

Ona jeszcze sama wydaje ten piorunujący na odrzuconych wyrok: "Idźcie precz ode mnie, przekłęci, na ogień wieczny, zgotowany djabłu i aniołom jego!". Sam Jezus Chrystus mówi o owych dzach niepożytecznych, o rozpaczliwem zgrzytaniu zębów. On sam kładzie między pobożnym Łazarzem, a nieużytym bogaczem tamę nieprzebyta i wystawia nam Abrahama, odmawiającego kropli wody temu nędzarzowi, zatopionemu w pożerających, a nigdy nie niszczących płomieniach. Tak okropna przyszłość grzészników, przez samego Boga-człowicka odmalowana, nie powinnaż ocucić z duchowego uśpienia tych, w których jeszcze wiara nie wygasła zupełnie? Nie mówcie tego zatwardziali grzésznicy, że najokropniejsze i nieskończone męki w piekle nie zgadzają się z ojcowską dobrocią Boga. A czy nieposłuszeństwo najlepszemu Ojcu zgadza się z miľością synowską, jaką człowiek miéć ku Niemu powinien? Bóg jest wprawdzie nieskończenie dobry i miłosierny, lecz oraz nieskończenie sprawiedliwy; jeżeli więc surowość w ukaraniu nie zdaje się zgadzać z piérwszemi Jego przymiotami, to się zgadza z ostatnim. Grzéch jest skutkiem niepojętego zapomnienia się, czarnéj niewdzięczności, nieskończonéj złości grzésznika, jest najwyższą pogardą pogróżek kary i obietnie nagrody niebieskiej, jest nieskończona obelga Najwyższego Majestatu Boskiego; zasługuje zatém na największą, na nieskończoną karę. Bóg zawsze działa po Bosku: przez swoję sprawiedliwość wywiéra nieskończoną karę na buntowników przeciwko sobie: przez dobroć, posłuszne, kochające dzieci swoje nagradza wieczną szczęśliwością. Dasza chrześcijanina, który z Miłości ku Bogu żył ściśle podług praw Jego, po śmierci rozlączywszy się z ciałem, natychmiast wnijdzie w towarzysto błogosławionych, aby się cieszyła przez nieskoń-czone wieki razem z nimi oglądaniem Boga. "Teraz, mówi Apostof święty, widziny Boga niby w zwierciedle i podo-bieństwie, ale wtenczas twarzą w Twarz widzićć Go będziemy" (I. Kor. XII. 12). Teraz nić możemy doskonale Go poznać, tylko dorozumićwamy się o Nim z dzieł Jego, ale wtenezas Go poznamy, jak On nas poznaje. "Bracia, (powiada św. Jan Ewangielista) teraz jesteśmy dziećmi Boga, a jeszcze się nie okazało czem bedziemy, lecz wie-

my, że gdy się okaże, będziemy Jemu podobni, bo ujrzum Go jak jest" (I. sw. Jan III. 2). Widziéc Boga, poznawać Go doskonale, posiadać Go, bez bojaźni utracenia kiedykolwiek, jestto największe uszcześliwienie, jakiego tylko zapragnąć można; Bóg bowiem jest najwyższém dobrem, jest szczęściem, przewyższającem wszelkie myśli i wyobrażenia nasze. Najwymowniejsze nawet usta pojęcia o Nim duć nie potrafia. "Ani oko widziało, ani ucho słyszało, ani w serce człowiecze nie wstapiło, co nagotował Bóg tym, którzy Go milują" (I. Kor. II. 9-10). "Nam Bóg objawił przez Ducha Swojego. Albowiem Duch wszystko wypatruje i głębokości Boże". Tak nas naucza św. Paweł, Apostoł. Upojeni będa obfitościa Domu Pańskiego i zanurzeni w strumienin rozkoszy niebieskich. "Tedy w Wszechmocnym rozkoszami opływać będziesz", powiada Duch św. przez usta pacyjenta Pańskiego (XXII. 26). Wiecznie kochać będa Boga miłością czystą, zupelną, wiecznie od Boga kochani, a ta milość będzie źródłem radości czystéj, radości niewysławionej. Ciała ich także, po zmartwychwstaniu powszechném, połaczą się z duszami swémi i będą miały udział w tém niezmierném uszcześliwieniu. Nie bedzie już dla nich ani płaczu, ani narzekania; bo tam nié ma miejsca żadna boleść; nie będą ich dręczyć ani dokuczliwe mrozy, ani upały słoneczne, a łzy, które ich oczy wyléwały kiedyś, sam Bóg na wieki otrze. Już śmierci panowanie zniknie, już więcej nie ujrzą nocy, bo ich sam Bóg oświecać nie przestanie. Taki to stan wybranych Pańskich. Ale któż z grzésznych ludzi potrafi dokładnie go opisać, kiedy narzędzie Ducha św., Paweł, apostoł, opisać nie potrafil, kiedy najwyższe szczęście ziemskie, materyjalne, ze szcześciem niebieskiem i duchowem porównanem być nié może. Czesto Jezus Chrystus w Ewangielii św. przypomina już to otwarcie, już w przypowieściach, życie przyszłe, w którém i zbrodnie będą ukarane bez milosierdzia i cnota nagrodzona bez miary: stąd dla nas nauka, bracia katolicy! ażebyśmy w tém życiu doczesném, jak sen przemijającem, głównie zaprzątali myśl naszę unikaieniem kar wiecznych i pragnieniem dobr niebieskich, a tém samém strzegli się grzéchów, jako największego złego, a ćwiczyli się w cnotach chrześcijańskich.

Boże Wszechmocny! niepojęty Stwórco! jakoś sam wielki, tak wielkie postanowiłeś przeznaczenie dla człowieka; jak człowiek słaby, tak silne zostawiłeś dla niego pomoce w św. Kościele katolickim, aby dojść zdołał do tego przeznaczenia. Udziel więc nam w téj pielgrzymce życia doczesnego: ochoty, siły i mocy do chodzenia drogą Twojego prawa, a skoro z niéj przez ułomność zboczymy, Ty sam racz znowu naprowadzić na nią, gdyż innéj drogi nié masz, prowadzacéj do naznaczonéj nam przez Ciebie mety, do żywota wiecznego w niebie. Amen.



#### NAUKA XV.

## O przykazaniach Bożych.

"Jeżli chcesz wnijść do żywota, chowaj przykazania".

Św. Mat., XIX. 16.

W przeszféj nauce skréśliłem wam, bracia katolicy! krótki rys życia wiecznego, które to życie, jak wiadomo, dla grzészników w najokropniejszych mekach w piekle, a dla sprawiedliwych najszczęśliwsze, wśród błogosławionych duchów, wśród świetych Pańskich w przybytkach Boga w niebie. Nié ma innych środków do uniknienia piekła i do osiągnienia nieba, jak zachowywać przykazania Boskie, kościelne i inne przepisy religii świętéj. Sam bowiem upewnia nas o tém Zbawca, mówiąc: "Jeżeli chcesz wnijść do żywota, chowaj przykazania". Nie watpie, że każdy z was umié na pamieć przykazania Boskie i kościelne, każdy z was codzień je odmawia: lecz mało zapewne takich, którzy je zachowuja ściśle, w całéj rozciągłości. Pochodzi to po większéj części z niedbalstwa, leez pochodzi i stad, że wielu tych przykazań nie rozumié jak naležy, dlatego, że one sa zbyt krótkie i zwiezle. Dlatego, przy pomocy Boskiéj, w następuych naukach postanowiłem te przykazania objaśnić i w całéj rozciągłości, ile mi słaba zdolność pozwoli, rozwinać; prosze tylko

o pilną uwagę.

Przykazania Boskie poczynają się od tych wyrazów: Jam jest Pan Bóg twój, którym cię wywiódł z ziemi egipskiéj, z domu niewoli. Te wyrazy stanowią wstęp do dziesięciu przykazań Bożych. Krótki to wstęp, ale bogaty w myśli, o czém się przekonamy, gdy przypomnimy sobie okoliczności, w jakich był powiedziany. Krótki, powiadam, ten wstęp przedstawia człowiekowi dobroć, miłosierdzie, a razem i surowość Boga. Te Jego przymioty obudzać powinny w człowieku miłość, wdzięczność ku Niemu, a razem i bojaźń; a to powinno skłaniać człowieka do najściślejszego zachowania przykazań Jego, co

zobaczymy w następnych uwagach.

Wiadomo nam, że synowie Jakóba, patryjarchy, przedali kupcom Izmaelitom, brata swojego Józefa. Ten dostał się do króla Egiptu; przez swoję mądrość i nie-winność życia pozyskał u niego największą łaskę i po nim najpiérwszym został urzednikiem w państwie. W czasie najokropniejszego głodu po całym świecie, on, Duchem Bożym natchniony, przewidując ten głód, zawczasu przygotowanémi ogromnémi zasobami zboża ocalił życie calego narodu egipskiego: ojca swojego razem z jedenastoma niedobrych braci swoich i całą rodziną, dla wybawienia od głodu, sprowadził do Egiptu i tam osadził. Gdy z następstwem czasu ta rodzina izraelska bardzo znacznie mnożyć się zaczęła w Egipcie, królowie, czyli, jak ich nazywano, Faraonowie, bojac się, aby ludność żydowska, przewyższając ludność krajową, nie stała się panującą, niezmiernie zaczęli uciskać żydów i używać ich do najcięższych robót; rozkazali potém wszystkie ich dzieci plci meskiej tracić, i tak dalece meczyć żydów, że dla nich Egipt stał się ciężką, okropną niewolą, z któréj gdy wydobyć się nie było środka, udawati się żydzi do Boga, prosząc o ratunek. Bóg milosierny, litując się nad nimi, poslał sprawiedliwego Mojżesza, dla ich wybawienia. Ten przyszedł do Faraona i zalecił mu, Imieniem Boga, aby lud żydowski uwolnił ze swojego kraju; a skoro się na to

nie zgadzał Faraon, wieloma plagami, jedna po drugiéj następującémi, karał go Pan Bóg, za pośrednictwem posłannika swojego. I tak: wszystkie wody w krew zamieniał, na cały kraj zesłał niezmierne mnóstwo żab, myszy i much, sprawił upadek bydła, przypuścił na wszystkich Egipcyjan okropne wrzody, gromy i grady, szarańcze i ciemności (Exod. VII. VIII... XII); nakoniec, gdy piérworodne dzieci po całym kraju, nie wyjmując i syna Faraonowego, potraciły życie, monarcha, z przestrachu i na prosby poddanych, uwolnił ze swojego kraju naród żydowski. Uwolniony lud uprowadzał Mojżesz na puszczę. Przystąpiwszy do brzegu morza Czerwonego, uderzył w nie cudowną laską swoją: morze się rozstąpiło i z obu stron wody stanąwszy, jakby ściany jakie, przez dno uczyniły suchą drogę do przejścia. Gdy żydzi przeszli, zbiérając na dnie kamienie na oltarz Bogu, na którym, dla podziękowania Mu za to cudowne wybawienie, mieli palić ofiary z uniesionych z sobą rzeczy; postrzegli, że Faraon, pożałowawszy ludu i bogactw z jego kraju przezeń uniesionych, z wojskiem pedzi za nimi przez morze. Mojżesz, obróciwszy się, skinał swoją laską i wody morskie zalały Faraona z wojskiem. Gdy przyszli pod górę Synai, zobaczyli, że ta okrytą była gęstym obłokiem; wnet dały się widzieć dym i ogień błyskawicy i były słyszane straszne pioruny, z pośród których odzywał się głos, mówiacy do nich: Jam jest Pan Bóg twój, którym cię wywiódł z ziemi egipskiej, z domu niewoli". (Exod. XX. 20). Lud przestraszony zawołał do Mojżesza: idź ty na górę, my lękamy się, aby nas nie pobił. Wódz ten, od Boga im dany, wstąpił na górę, bawił na niéj dni i nocy czterdzieści, potém przyjał od Boga dwie tablice kamienne, na których były napisane dziesięć przykazań Bożych.

Z tych przywiedzionych okoliczności przy podaniu przykazań, pojmujemy znaczenie tego do nich wstępu: widzimy bowiem, że jakby Bóg mówił do żydów: Jam jest Pan Bóg twój, narodzie żydowski! ten Bóg, który, tknięty opłakanym stanem twojéj niewoli, posłałem wiernego mojego sługę Mojżesza i przez niego, potęgą moją przyodzianego, cadownémi plagami zmusiłem upartego Faraona do uwolnienia ciebie ze swojego kraju; a gdy on

zapragnał cię zwrócić, zatapiając go z mnóstwem wojska w głębinach morza, oswobodziłem cię od tego wroga. Poznawaj stąd litość moję i miłosierdzie ku tobie, poznawaj razem potęgę moję i surowość; patrz, oto w rękach moich: ogień, błyskawice i pioruny; jeżeli serce twoje, twarde z miłości ku mnie i z wdzięczności za odebrane dopiéro tak wielkie dobrodziejstwa, nie będzie się nakłaniać do zachowania przykazań, jakie ci podaję; tedy pamiętaj, że mocen jestem za nieposłuszeństwo cię zniszczyć ogniem i piorunem: z niewolniczej więc bojażni zachowywać po-

winienes przykazania moje, które ci podaję.

Te przykazania, nadane żydom i nas Jezus Chrystus zachowywać obowiązał, nauczając, jakoście słyszeli, że tylko ich zachowanie zapewnić dla nas może szczęśliwa wieczność: "Jeźli chcesz wnijść do żywota, chowaj przykazania". Prócz obiecanéj nagrody, czyliż nie powinniśmy być gorliwszymi od żydów, w zachowaniu tych przykazań? Prawda, że wielkie wyświadczył Bóg im dobrodziejstwo, uwalniając ich przez Mojżesza cudownym sposobem z doczesnéj niewoli srogiego Faraona; lecz nam zeslał najmilszego swojego Syna, który nas odkupił, przez okrutną Mękę i haniebną śmierć krzyżową z wiecznéj niewoli ezarta. Ach, bracia katolicy! czyliż to niedaleko większe dobrodziejstwo dla nas wyświadczone, aniżeli wówczas dla żydów? czyliż tu nie większa milość Boga ku nam się wykazuje, aniżeli wówczas ku żydom? O! jakże tu wielka pobudka, zobowiązująca serca nasze, jeżeli są niekamienne, do zachowania boskich przykazań, ze wzajemnej milości ku Bogu! Jeżeliśmy wdzięczni Bogu za dobrodziejstwo Odkupienia i inne niezliczone, jeżeli czujemy za to ku Niemu wdzięczność i miłość, to dajmy tego dowody, okazujmy w czynach! a dowodów miłości ku Bogu innych nié ma, tylko zachowanie Jego przykazań, podług nauki św. Jana, Apostoła: "Ta jest miłość Boga, abyśmy zachowywali Jego przykazania, a Jego przykazania nie są trudne" (św. Jan V. 3). Jeżeli kto nie zachowuje przykazań ani z pobudki milości ku Bogu, ani z pobudki swojego zbawienia, to niechaj się stara zachować je przynajmniéj z bojażni kary wiecznéj w piekle, która jest zgo-towana dla przestępców tych przykazań, czyli dla grzé-

szników. Sam zdrowy rozum zaleca nam zachowywać przykazania; raz przez wzglad na Boga, że On je nam nadał jedynie dla naszego uszcześliwienia. Tak, niezawodnie: czy człowiek będzie słuchać Boga, czy się Jemu sprzeciwiać, nic przez to Jemu ani przybyć, ani ubyć, ani Go uszczęśliwić, ani zmartwić nie może; gdyż szczęśliwość Boga od Niego samego zależy i żadnemu zakłóceniu nie podlega. On nié ma namiętności ludzkich, któreby Go przywodząc jużto do zmartwienia i niespokojności, zakłócały Jego szczęście; jużto przywodząc do pociechy i spokoju, przyczynity Ma szczęścia: zachowanie tych przykazań stanowi jedynie uszczęśli wienie nasze, nietylko w wieczności, ale i na ziemi. Gdyby każdy człowiek ściśle zachowywał przykazania Boskie, jakażby szcześliwość zakwitła i tu na ziemi! O zaiste! słusznie teraz ona padołem płaczu nazwana, rajem wówczas nazwaćby się mogła; bo zalecona w tych przykazaniach milość Boga i bliżniego, (która milość jest właśnie jedyną treścią tych przykazań) łączyłaby wszystkich ludzi nierozerwanym węzlem braterstwa, jako dzieci jednego Ojca niebieskiego i między nimi okazałyby się: święta sprawiedliwość, wzajemne poblażanie i pomoc we wszystkiem, jako skutki konieczne téjże miłości. Niejeden powiada, że niepodobna zachować ściśle wszystkich przykazań człowiekowi, słabemu z natury. Taka mowa jest wielkiém bluźnierstwem przeciwko Bogu. Jakże bowiem Bóg nieskończenie dobry, Ten miłośnik człowieka, miałby nadać przykazania, których zachować byłoby niepodobna? jak znowu sprawiedliwy Sędzia miałby karać kiedyś wiecznie przestępców tych przykazań? "Bóg nie niepodobnego nie nakazuje (mówi św. Augustyn), lecz gdy coś nakazuje, upomina cię razem, abyś czynił co możesz, i prosił o pomoc do tego, czego nié możesz." Ileż to osób, w starym i nowym Zakonie, zachowało najściślej przykazania Boże! a i w obecnych czasach, wieluż to jest ludzi, zachowujących je?... Zatém każdy z nas powinien mówić do siebie ze św. Augustynem: "mogli ci i owi, a czemuż nie ja?"

Przystąpmy teraz do objaśnienia tych przykazań

Bożych:

Piérwsze przykazanie brzmi: Nie będziesz miał bogów cudzych przede Mną. Wiele wagi, znaczenia i mocy

temu piérwszemu przykazaniu dodaje wstęp, poprzedzający je: "Jam jest Pan Bóg twój, którym cię wywiódł z ziemi Egipskiéj, z domu niewoli. Nie będziesz miał bogów cudzych przede Mną." Jak gdyby mówił Bóg do żydów: Ja jestem Pan i Bóg twój. Widziałeś, przy wyprowadzeniu z niewoli Egipskiej, w cudach, przeze Mnie zdziałanych, dobroć moję, potęgę i wszechmocność, widziałeś surowość moje: nie powinieneś zatém uznawać kogo innego za Pana i Boga swojego, tylko Mnie jednego. Takie to dał Bóg piérwsze przykazanie żydom, którzy w Egipcie żyjąc, wśród narodu, czczącego, za Boga i stwórce wszech rzeczy, stworzenia, jako to: woly, węże, rośliny rzadsze w swoim rodzaju, planety niebieskie i t. d. mieli już skłonność do bałwochwalstwa, których i w ziemi obiecanéj Chanaan, dokad byli prowadzeni, miały otaczać także bałwochwalskie narody, czczące za bogów posagi z kruszców, metalów, gliny i kamieni, reka ludzka zdziałane; takie, powiadam, dał im przykazanie, aby nie wpadli i oni w batwochwalstwo. Niejeden ze słuchaczów może tu się odezwie: to piérwsze przykazanie nam jest wcale niepotrzebne, nam, którzy przez Objawienie i rozum nauczeni, od tylu stuleci wierzymy i uznawamy za Boga i Pana naszego Stwórce wszechświata, w Trójcy świetéj jedvnego. W pośród nas nié ma żadnego bałwochwalstwa i być go w dzisiejszym czasie nié może; niepodobieństwo, aby Znicz, Perkunas, Kawas, Pekolus i inni bogowie pogańscy znów odzyskali swoje tu panowanie, gdy uboléwamy nad ślepota przodków naszych. Tak, rzeczywiście, nić masz u nas bałwochwalstwa w formie, lecz, niestety! jest bałwochwalstwo w rzeczy. Starożytne ludy, objawieniem Boskiem nieoświecone, żyjąc podług popedu namiętności zwierzęcych, a czujac w duszy, w tém tchnieniu samego Stwórcy, niespokój, powymyślały bogów dla każdéj namiętności, i nareszcie, dla uspokojenia siebie, wyobraziły sobie, że dogadzając namiętnościom, dobrze czynią, bo oddają cześć bogom. Objawienie, czyli religija chrześcijańska, zniosło cześć tych mniemanych bogów, i wiara w nie ustała, a na miejsce téj břednéj i dzikiéj wiary, podana zostala rozsadna wiara w Boga, Stworzyciela wszech-światów, w Trójcy świętej jedynego, a razem wykazała taż religija święta

sposób oddawania czci téj Najwyższéj Istocie; wykazała wole Boga w przykazaniach i przepisach swoich, podług których żyć powinien Chrześcijanin. Lecz skoro cześć ta nie oddaje się podług nauki Jezusa Chrystusa w duchu i prawdzie, ale tylko powierzchownie; skoro Chrześcijanie sa tylko z obrzędów Chrześcijanami, a życia, czyli obvczajów swoich nie urządzają podług przepisów religii chrześcijańskiej, i żyją tylko podług popedu namiętności i zmysłowości zwierzęcej, to czyliż nie są oni z formy tylko Chrześcijanami, a w rzeczy saméj poganie? Cóż z tego, że wyznają: Wierzę w Boga Ojca Wszechmogacego, Stworzyciela nieba i ziemi, że się odzywają po kilkakrotnie na dzień: Ojcze nasz, któryś jest w niebiesiech? skoro nie wola święta Boża jest sprężyną czyli pobudką ich myśli, mowy, żadz, czynności, pracy i trudów, lecz egoizm czyli własna miłość, interes doczesny i wzgląd ludzki. Gdy celem ich życia nie jest Bóg, lecz sama tylko żadza dogadzania we wszystkiém zmyslowości, czyliż więc, wyznając Boga usty, nie zaprzeczają Go czynami swojemi? O, tak niezawodnie! egoizm, to nieszczesne ja dla wszystkich prawie ludzi, nawet dla wiekszéj i bardzo wiekszéj cześci Chrześcijan i Katolików jest Bogiem, jest on owym Jowiszem dawnych bałwochwalczych Rzymian, ojcem wielu innych bogów, czyli wszystkich namiętności, którym hołduja. Dopełnić wszystkich przykazań Boskich i przepisów Jego religii świętéj czestokroć niewygodnie, nieraz wypada przykrości jakiej doznawać: a więc wolą zaniedbać i pogwałcić te przykazania i przepisy, wolą obrazić Boga, aniżeli własną miłość. Nie Bóg więc jest dla nich Bogiem. lecz egoizm czyli własna ich miłość. Niemniej powszechnym Bogiem, samowładnym panem i rządcą świata prawie całego, o zgrozo! nawet Chrześcijan-katolików, z nader małym wyjatkiem, jest: interes doczesny, fałszywy honor, albo falszywa sława i wzgląd ludzki. Oto bogowie terażniejszych czasów, dla których bezustannie pali się kadzidło!

Ten młodzieniec, tamta dziewica, mają zamiar wejść w związki małżeńskie: już sobie upatrzyli osoby, dla których w obliczu Boga mają zaprzysiądz miłość i wierność wzajemną na całe życie. Nim nastąpi ta stanowcza chwila.

kiedy będą musieli połączyć swe losy, czyż się wywiadują, jakby należało, czy te osoby są bogobojne, życia chrześcijańskiego, czy szczęśliwego temperamentu, czy w połaczeniu się z niémi nie bedzie obrazy Boga? Tego nie ciekawi, to dla nich bagatela; lecz oto dla nich rzecz najważniejsza i jedyna: czy mają znaczny fundusz, aby po ślubie żyć mogli okazale, mogli imponować innym, czy się z taka rodzina wejdzie w stosunki, któraby mogła przez swoje wpływy na wyższą jaką wynieść ich godność. I taki to interes doczesny, który jest ich bogiem, kojarzy lub rozrywa częstokroć i zaprzysiężone już malżeństwa. Owi młodzieńcy, skończywszy zawód naukowy, mają stan obrać: czy się zastanawiają nad swojém usposobieniem i zdolnościami, czy mierzą swoje siły, czy myślą jaki stan byłby dla nich najwłaściwszy, ażeby mogli ściśle wypełnić jego obowiazki, a tém samém podobać się Bogu i zasłużyć na zbawienie, czy się radzą w tém Boga, przez gorące i czeste modły? O! to ich wcale nie zajmuje; lecz cała myśl ich zaprzątniona: w jakim stanie mogliby miéć więcéj zysku, prędzéj dorobić się funduszu, prędzéj zacząć prowadzić życie wystawne, predzéj dojść do jakich godności; bo ich bogiem nie jest Stwórca nieba i ziemi, lecz egoizm i interes doczesny. Zastanówmy się daléj; czy urzędnicy, czy wojskowi są narzędziami sprawiedliwości? jeżeli jéj szukający zapłacą, ile oni wymagają, ucisną, zgubią niewinnego, skoro nieprawy pieniacz większy datek dla nich offaruje; bo ich bogowie: egoizm i interes doczesny tak czynić przykazują. Kupcy, rolnicy i rzemieślnicy pracuja niektórzy z narażeniem na niebezpieczeństwo swojego zdrowia a czasem i życia. Czy dlatego, żeby dopełnić woli Boga, rozkazującego człowiekowi: "w pocie oblicza twojego będziesz pożywać chleba;" czy dlatego, aby okazać swa milość dla braci, być dla nich użytecznymi? Bynajmnićj. Wielu z nich staje sie nawet szkodliwymi dla bliźnich przez oszukaństwa, wielu ciężko obraża Stwórce przez krzywoprzysięstwa, byle tylko jak największe mićć zyski, byle tylko tym swoim bożkom złożyć ofiary.

Tak więc samolubstwo, interes doczesny a nadewszystko pięniądze, zmysłowość i wzgląd ludzki, są bogami teraźniejszych czasów. Niestety, bracia katolicy!

zburzyliście oltarz prawego Boga w sercach waszych, zaniedbaliście czci, należnéj Stwórcy nieba i ziemi, a na jego miejsce wznieśliście oltarze wspomnionym bożkom pogańskim, w których całą swoję nadzieję, całą ufność pokładacie, na nich całe swoje szczęście fundujecie! Pytam: gdzie wasza wiara, że nie dla ziemi, jak nierozumne istoty, lecz dla wiecznéj szczęśliwości stworzeni jesteście! Cóż z tego, że niekiedy z ust waszych daje się słyszéć nazwanie prawdziwego Boga, gdy w sercach waszych fałszywe bóstwa panują; prócz tych bożków dla nikogo i dla niczego nie macie szacunku. Jeżeli niektórzy z was z wielkiém jesteście uszanowaniem dla ludzi, jeżeli czynicie im przysługi, nadskakujecie im niekiedy z poniżeniem własném, to czyż dlatego, że ci ludzie noszą na sobie obraz i podobieństwo Boga? czy dlatego, że przez chrześcijańskie cnoty wiecej zbliżeni do Boga, że sa Jego wiernymi sługami, sa Jego przyjaciółmi, jak ich Ewangielija święta nazywa? O! podobno dlatego, że mają pieniadze, zasobne spiżarnie i sklepy, wyśmienitych kucharzów, żyją okazale, zbytkownie i że u nich możecie dogodzić swojej zmysłowości zwiérzęcéj. Że oni są próżnym ziemi ciężarem, że są trutnie, występni, zbrodniarze, prawdziwi słudzy szatana, to u was nie nie znaczy; pieniadze, pieniadze i dobry smak w oczach waszych ich uzacnia i czyni godnymi najwyższego uwielbienia; a tak czyliż w tych ludziach nie oddajecie czci Boskiéj piéniadzom i zmysłowości? Czyliż te bogi nie są w obecnych opłakanych czasach wszystkiem, a Bóg, Stwórca nieba i ziemi, kiedyś sprawiedliwy i surowy sędzia, niczém?

Fałszywy punkt honoru, próżna sława, jak niemniej względy i opinija światowa, również odbierają pomiędzy nami cześć, samemu Bogu należną. Bóg rozkazuje darować urazy bliżniemu i naucza, że pod tym tylko warunkiem odpuści grzéchy nasze, a fałszywy honor zemstę zaleca; zaniedbują wiec ludzie owego rozkazu Boga, a spełniają to zalecenie, aby uehodzić w oczach świata, czyli w oczach zepsutych ludzi za honorowych, bo ten honor więcej u nich znaczy aniżeli Bóg, albo raczej Bóg dła nich jest niczem, a ten honor Bogiem. Wielu jest Chrześcijan-katolików, osobliwie wyższego stanu, którzy w życiu

swojém nigdy nie zwracają uwagi: czy postępują podług woli Boga, czy się Mu podoba ta lub owa czynność, to lub owo zdanie; lecz tém jedynie zajęci, czy się ta czynność, to zdanie podobać będzie ludziom światowym, czy się to zgodzi z obecną moda? Nie pytaja się pospolicie: jak mnie Bóg osadzi za ten postepek? lecz co ludzie na to powiedzą? O ileż to pogwalceń przykazań Boga, Kościoła świętego i innych przepisów religii, ileż zaniedbań obowiązków stanu ze względów ludzkich; bo nie Bóg ich Bogiem, ale wzglad ludzki. Z tego boga pogańskiego, zwanego względem ludzkim, rodzi się jeszcze bogini, nazwana moda, i ta bardzo a bardzo wielu ma czcicielów. Tych pojazdów, tych mebli, tych sukien pozbyć się trzeba, choćby za bezcen, albo niech one gniją gdzieś zarzucone, bo już nie w modzie, a kupić nowe. Ale piéniędzy nié ma, to pożyczyć, choć już wiele długów ciąży na majatku, wiele procentów nieopłaconych. Będą lepsze czasy, powiększy sie dochód, wszystko się opłaci; bo jakże się nie zastosować do mody, co ludzie ne to powiedzą? będą palcami wytykali i wyśmiewali; więc pożyczyć. Sługom i rzemieślnikom należności nie zapłacić, włościjan ucisnąć, wychowanie dziatek zaniedbać, w ubóstwie je zostawić, obowiązki stanu opuścić, Izy wielu braci w Chrystusie wycisnać, na wyrzekania zasłużyć i przez to ciężko Boga obrażać - mniejsza o to wszystko, byleby się cześć oddała téj bogini: modzie. - Nie tu koniec cudzych bogów: jeszcze jest liczny poczet, jako to: czary, gusła, zabobony i kabały. Człowiek zachorował nagle, to przez kogoś oczarowany; na polowaniu wprawny strzelec kilka razy spudłował, albo fuzyja nie wypaliła, oczarował go towarzysz. Zamawianie od ukaszenia gadów, aby nie szkodziło, zamawianie robaków lub jakiéj choroby, odgadnienie choroby w osobach nieobecnych, po jakichkolwiek znakach; wiara w dnie feralne, że w nie poczęta robota jaka, lub podróż, nie uda się pomyślnie: są to wszystko gusła i grzészne zabobony. Może się kto odezwie: muszę wierzyć w dnie feralne, bom w takie doświadczył nieraz przypadków. Otóż jak niegdyś Zbawca mawiał do cudownie uléczonych przez siebie: "wiara twoja cię uzdrowiła": tak ja tu powiedziéć muszę: występna wiara twoja szkodzi ci. Lecz, na nieszczęście, zabobon wkrada się jeszcze i do najświętszych ćwiczeń religii Boskići. Sa tacy, którzy z nierozsądnego nabożeństwa opowiadają fałszywe cuda i lekkomyślnie wierzą w te cuda, którzy nosza pewne modlitwy, niby to znalezione w kościele Jerozolimskim lub na inném cudowném miejscu, z taka wiara, iż ktoby je miał zawsze przy sobie i często odmawiał, dostąpi szczególniejszych łask Bożych, wszelkich przypadków, nagłej śmierci i potępienia nawet uniknie, i takie modlitwy, ile moga, rozpowszechniają. Sw. Paweł, Apostoł ostrzega nas o tém, mówiąc: "Nikczemnych i babich baśni strzeż się; a ćwicz się ku pobożności" (do. Tym. IV. 7). Są jeszcze niektóre niewiasty, co przedsiębiorąc rzecz jaką, ciągną kabałę: czy się uda ona lub nie, i w nią wierząc, podług tego, jak wskaże, opuszczają swoje przedsięwzięcie, albo je wykonywują. Są, co używają rozmaitych wróżb o straconych lub ukradzionych rzeczach i im wierzą. Długiego trzebaby czasu na wyliczenie czarów, gusel, zabobonów, kabal i wróżb, pozostałych z czasów pogańskich, a mających niestety! miejsce w Chrześcijaństwie, nie tylko między nieoświeconem pospólstwem, ale jeszcze, o dziwo! i w wyższéj klasie. Co Bóg objawił, czego Kościół święty naucza, temu nie chea wierzyć, tego nie czynia; ale wierza, pokładaja ufność i nadzieję w czarach, gusłach, zabobonach, kabałach, wróżbach i snach ladajakich! Oto są ich bogi! O zaślepienie! o karo Boga! Za to, że nie wierzą w Niego, wierzyć muszą w głupstwa i w wymysły bezbożnych, a może w wymysły heretyków, aby ci podali nas w pośmiewisko za lekkowierność. Któż teraz powiedzieć może, iż pomiędzy nami nie ma balwochwalstwa, że nam to przykazanie Boskie: "Nie bedziesz miał bogów cudzych przede Mna" jest niepotrzebne.

Zarzucają nam innowiercy bałwochwalstwo, gdy oddajemy cześć świętym Pańskim, przytaczając te słowa Jezusa Chrystusa, w Ewangielii św. zapisane: "Panu Bogu twojemu klaniać się będziesz, a jemu samemu służyć będziesz" (św. Mat. IV. 10). Potwarzają nas oni przez swoję ślepotę, nie będąc w stanie zrozumićć ani téj czci, jaką świętym oddajemy, ani tego tekstu Pisma świetego. Jeżeli Bóg przykazuje czcić ojca i matkę, jeżeli św. Paweł. Apo-

stoł zaleca oddawać: "komu cześć, cześć, komu bojaźń, bojaźń; komu podatki, podatki"; jeżeli powinniśmy okazywać cześć i uszanowanie urzędnikom czyli sługom monarszym. to tém bardziéj należy od nas cześć swiętym Pańskim, tym to sługom, czyli, jak Pismo święte powiada, przyjaciołom Boga. Oddajemy cześć aniołom i świętym Pańskim, do nich się modlimy, ale ta cześć, te modlitwy, wcale sa różne od czci i modlitw, przesyłanych do Boga. W modlitwach bowiem do Boga, prosimy Go o udzielenie nam łask potrzebnych i odpuszczenie grzéchów; w modlitwach zaś do aniołów lub innych świętych, prosimy ich o wstawienie się za nami do Boga, aby oni, przez swoje zasługi, wyjednali nam te łaski. I tak naprzykład: w litanijach mówimy: "Ojcze z nieba, Boże! Synu, odkupicielu świata Bože! Duchu święty Boże! zmiluj się nad nami. Święta Maryjo! Świety Gabryjelu! Świety Piotrze i t. d. módl-

cie sie za nami".

Szanujemy, czcimy relikwije czyli szczątki ciał świętych, jako szczatki, które kiedyś zmartwychwstana, i połaczywszy się ze świętémi duszami swojemi, królować będa w niebie z Bogiem. I ta cześć Bogu podobać się musi, gdy przez te szczątki świętych czyni cuda; przekonywamy się o tém z ksiąg starego Testamentu, że umarły, do grobu Elizeusza, proroka wrzucony, skoro się dotknał ciała jego, powrócił do życia (IV. Król III. 21); przekonywamy się o tém z podobnychże cudów i w nowym Zakonie, z dziejów Kościoła św. i z doświadczenia wielu godnych wiary ludzi. Szanujemy i czeimy znamię Krzyża świętego, posagi i obrazy Zbawiciela i świętych Pańskich; lecz nie utrzymujemy, aby w tych posagach i obrazach znajdowato sie Bóstwo, albo moc jakas; aby dlatego trzeba było je czcić, albo w nich ufność pokładać, tak jak czcili poganie swoje bałwany, pokładając w nich nadzieje pomocy; lecz zapatrując sie na krzyż, posagi i obrazy Zbawiciela, przypominamy sobie Jego Boska osobę, przez nie wyobrażoną, Jego poświęcenie się dla naszego zbawienia, i dzięki Mu za to składamy. Posagi i obrazy świętych przypominają nam także ich osoby, ich życie: do nich przesyłamy nasze modły, ich zbawienne przykłady staramy się naśladować. Jeżeli nikt nie przygania dzieciom, chowajacym i szanującym portrety swoich rodziców, dobro czyńców lub wielkich u świata mężów, tedy co za bezbożność przyganiać katolikom, że przechowują i szanują obrazy swojego najmilszego Zbawcy, Jego Najświętszéj Matki i innych świętych! Bracia katolicy! wierząc w Boga wszechmogącego, w Trójcy świętéj jedynego, Stworzyciela nieba, ziemi i wszystkich widzialnych i niewidzialnych istot i rzeczy, wierząc, że On jest Najwyższym Panem i Rządcą światów, że bez Jego woli nie się nie dzieje, "włosz głowy człowieka nie spadnie," jak naucza Ewangielija. W Nim więc tylko jednym pokładajmy całą naszą ufność, całą nadzieję; oddawajmy Jemu należną cześć i chwałę "w duchu i w prawdzie", to jest: czejmy Go ustami i powierzchownémi znaki; lecz te zewnętrzne znaki czei niechaj będą wylaniem się serca naszego, a nadewszystko czejmy Go, zachowując święcie wolę Jego, jako Stwórcy i Najwyższego Pana naszego, czyli zachowując najściślej Jego przykazania i wszystkie przepisy religii świętej, w których ta najświętsza wola Jego jest wyrażoną. Amen.

### NAUKA XVI.

# O drugiém przykazaniu Bożém.

"Nie będziesz brał Imienia Pana Boga twego nadaremno".

Bóg, Stwórca nieba, ziemi i wszystkich światów, samowładny Pan i rządca wszystkiego, ten Bóg potężny, wszechmocny, w którego ręku burze, błyskawice i pioruny, w którego ręku życie i śmierć wszystkich stworzeń, który ma być kiedyć sprawiedliwym i surowym sędzią całego rodu ludzkiego, którego, jak powiada Izajasz, prorok, wielbią Serafinowie wołając: "Święty, święty, święty, Pan Bóg Zastępów, pełne są niebiosa i ziemia chwały Jego"; a który teraz największe ma upodobanie okazywać nam

dobroć swoję, miłosierdzie i miłość, który nam nakazuje nazywać siebie Ojcem, Ten, powiadam, Bóg nasz wszech-mogący, potężny i bez miary dobry, powinien być przez nas wspominany z najwyższém uszanowaniem tylko w mo-dlitwach, gdy Mu oddajemy cześć i chwałę, dziękujemy za dobrodziejstwa, żebrzemy miłosierdzia i łask potrzebnych. Bez potrzeby, w żartach, i płoche wspominanie Boga, lub któréjkolwiek z Trzech Osób Trójcy Przenajświętszéj, jest wykroczeniem, jest grzéchem; bo sam Pan podaje nam to przykazanie: Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno. Wykracza się jeszcze przeciwko temu przykazaniu. wymawiając płocho, w żartach, bez uszanowania, to wszystko, co ma wielką styczność z Bogiem, jako to: aniolów, Najświętszą Pannę i świętych Pańskich; bo, powiada Bóg przez usta Zacharyjasza, proroka: "Kto się was dotyka, ten się dotyka źrenicy oka mojego". (Zachar. II. 8). Po trzecie: Wykracza się przeciwko temu przykazaniu przez niedotrzymanie ślubów czyli obietnic, Bogu uczynionych; naprzykład: dla uproszenia jakiéjś łaski Boga, postanowileś w pewnych czasach odmawiać modlitwy takie a takie, zwiédzać miejsca cudowne, dawać jałmużnę, zrobić jakaś ofiarę na ozdobę świątyni Pańskiej, postanowiłeś w pewne dni pościć i t. p., a tego nie spełniłeś, zgrzészyłeś, bo mówi Bóg: "Jeźli nie chcesz ślubować, nie popełnisz grzéchu; lecz co raz ślubowałeś, to zachowasz i uczynisz, jakoś Panu Bogu twemu przyobiecał i własną wola i usty przyrzekł". (Deut. XXIII. 22). Na inném miejscu powiada Pismo Boże: "Jeźliś co ślubował Bogu, nie omieszkasz spełnić, albowiem nie podoba Mu się niewierna i głupia obietnica, ale cokolwiek ślubujesz, oddaj". (Ekkles. V. 34). Nie należy zatém, bracia katolicy! być prędkimi i nierozważnymi w czynieniu Bogu ślubów, zwłaszcza w rzeczach ważniejszych. Niechaj syn lub córka nie czyni tego bez porady rodziców, żona bez wiedzy męża, albo w ogóle bez porady roztropnego spowiednika, pamiętając o tóm, że łatwiej ślub uczynić, aniżeli go potém wypełnić. Po czwarte: Wykracza sie przeciwko drugiemu przykazaniu falszywą przysięgą. Gdy, na nieszczęście nasze, świat jest zepsuty, gdy, z jednéj strony, daja sie widzięć wystepki i zbrodnie, a z drugiej

strony zwierzchnicy, mający obowiązek domierzania świętéj sprawiedliwości i karania występnych i zbrodniarzów, nie łatwo polegać mogą: czy ten i ów świadek powié prawdę, bo, na niedolę chrześcijaństwa, nie łatwo znaléżć człowieka, zawsze postępującego podług tego zalecenia Jezusa Chrystusa: "Mowa wasza niechaj będzie: jest, jest; nie, nie; (Św. Mat. V. 34), poszły więc w użycie przysięgi. O ile przeto godziwa i chwalebna jest przysięga w rzeczach ważnych, dla wykrycia prawdy, bo przez nią czyni się zadosyć miłości bliźniego, gdy się ochrania niewinność, a występek bywa ukarany; tak znowu wielkiém wykroczeniem jest zbrodnia, nazwana krzywoprzysięstwem, falszywa przysięga. Kto klamie, podobny jest do czarta, staje się uczniem jego, bo on pierwszy wynalazł kłanistwo, oszukując rodziców naszych w raju; samo więc kłamstwo jest grzéchem: "Usta klamliwe zadają śmierć duszy" powiada mędrzec Pański (Mądr. I. 11), toż kłamstwo, wzywaniem Imienia Bożego czyli przysięgą stwierdzone, staje się zbrodnią, bo się wyrzeka wielka zniewaga Majestatowi Bożemu, gdy krzywoprzysięzca niejako czyni wspólnikiem swojego falszu Boga; wykracza przeciw zwierzchności, ją oszukując, wykracza przeciw miłości blizniego, wielką wyrządzając mu krzywdę, bo niewinnego potępia, a występnego uniewinnia. Gdy przez krzywoprzysięstwo występek uchodzi bezkarnie, staje się przyczyną mnożenia się między ludźmi występków, i tym sposobem krzywoprzysięzca powstaje przeciwko Bogu, wchodzi niejako w przymierze z szatanem, rozszérza królestwo jego, a szarpie i niszczy królestwo Jezusa Chrystusa. Wielką jest zbrodnią krzywoprzysięstwo i z tego względu, że przez nie uczynionéj krzywdy bliżniemu zbyt trudno, a najczęściej niepodobna wynagrodzić. Naprzykład: przez krzywoprzysięstwo poniósł bliźni krzywdę na sławie lub majatku: czyż więc krzywoprzysięzca nawrócony zdobędzie się łatwo na taki heroizm, aby się przyznał do téj zbrodni i zechciał przed sądem odwołać swoje krzywoprzysięstwo, wiedząc, że prawa krajowe surowe za to naznaczają kary? a gdyby i odwołał, to nie będzie miéć wiary, bo słuszne ściągnie na siebie podejrzenie, iż pierwsza jego przysięga mogła być prawa, lecz że teraz, opłacony od przeciwnej strony, ma zamiar

dopuścić się falszu. Przeto niepodobna wyrządzonej krzywdy nagrodzić; a podług nauki wiary świętéj nie odpuszcza Bóg grzéchu, jeżeli uczyniona krzywda bliźniemu wynagrodzoną nie będzie. Wielka to zbrodnia krzywoprzysięstwo, od któréj kapłani nié mają prawa przy świętéj spowiedzi rozgrzészać, ale potrzeba się udawać do wyż-széj zwiérzchności duchownéj. Stąd zbyt trudno krzywoprzysięscy uniknąć wiecznego potępienia. Ale, prócz kary wiecznéj, na zbrodniarzów tego rodzaju przygotowanéj, częstokroć widzimy, że i w tém doczesném życiu pospolicie karani bywają od Boga, doświadczając zgryzoty sumienia, nędzy, pogardy od prawych ludzi i niepowodze-nia we wszystkiém. Obiecać co komu godziwego, uczynić pod przysięga, a nie dotrzymać, jest także grzéchem krzywoprzysięstwa. Obiecać zaś komu co niegodziwego, uczynić pod przysięgą, jest grzéchem ciężkim, śmiertelnym, a dotrzymanie zaprzysiężonego słowa, jeszcze jest cięższym grzechem. Ciężko naprzykład zgrzeszył król Herod, przyrzekając pod przysięgą córce swojéj uczynić, co ona zechce; lecz nierównie zgrzészył ciężej, rozkazując, na jéj žadanie, ściąć głowę św. Jana Chrzciciela. Nie powinien był uiszczać się z téj niegodziwej przysiegi.

Strzeżcie się, bracia katolicy! strzeżcie się zbrodni krzywoprzysięstwa! "Niech będzie mowa wasza: jest, jest; nie, nie", podług Zbawcy naszego, wszędzie i zawsze, a mianowicie po wykonanéj przysiędze. Choćbyście po przysiędze, wyznając prawdę, mieli utracić wielkie korzyści doczesne, choćbyście mieli narazić się możnym, choćbyście mieli z ich strony ściągnąć na siebie zemstę i prześladowanie, choćbyście wy, kmiotkowie, mieli ściągnąć na siebie srogie kary, powinniście, jako Chrześcijanie, te ponosić, aniżeli dopuścić się zbrodni krzywoprzysięstwa, pomni na przestrogę Jezusa Chrystusa: "Nie lekajcie się tego, który zabija ciało tylko, ale bójcie się Tego, który ciało i duszę może zesłać na wieczne potępienie". Wielkićmi zbrodniarzami są ci panowie, którzy dla uniknienia jakićj odpowiedzialności przed rządem, lub dla uniknienia jakićj straty doczesnéj, nakazują, grożąc surowémi karami, swoim podwładnym, aby, urzędownie wezwani za świadków w ich sprawach, krzywoprzysięgli. Zbrodniarzami są wiel-

kiémi powiadam, bo oni nietylko stają się wspólnikami, lecz jeszcze pierwsza przyczyną krzywoprzysięstwa, ciężej nierównie grzeszą, niż gdyby sami krzywoprzysięgli, gdyż psuja swoich poddanych, nie bacząc, że mają ścisły obowiązek, jako zwiérzchnicy, czuwać nad ich moralnością, odprowadzać bładzących od złego. Tacy są to nie panowie, ale prawdziwe szatany dla dusz niewinnych, a nawet jeszcze gorsi od szatanów: gdyż ci przywodzą do grzéchu pokusami, a tamci gwałtem do niego ciągną przemoca i srogiémi postrachy. Odwykajcie także, bracia katolicy! od tych przysłów: jak Boga kocham, jak mi Bóg mily, dali-Bog i t. p., bo przez lekkomyślne tych wyrazów wymawianie przestępuje się to drugie przykazanie Boga: "Nie bedziesz brał Imienia Pana Boga twego nadaremno". Wymawianie zaś, choćby z nieuwagi, dla potwierdzenia jakiego fałszu, będzie pewnym rodzajem krzywoprzysięstwa. Odwykajcie od tych nałogów; rodzice! odzwyczajajcie za młodu dziatki wasze od nich, jeżeli maja podobne nałogi, wiedzac, że one sa obraza Boga

Równie wielkiém jak i krzywoprzysięstwo wykroczeniem przeciw drugiemu przykazaniu Boga, jest blużnierstwo. Ta zbrodnia popełnia się: gdy się mówi z pogardą lub naśmiewiskiem o Bogu, o Jego przymiotach, o świętych Pańskich, o religii Boskiéj lub jej świętych obrzędach; gdy w nieszczęściu jakiém szemrze się na Boga, narzéka się na Niego, że jest niesprawiedliwym, że nie

ma pieczy o człowieku i t. p.

O ciężkości téj zbrodni sądźmy, bracia katolicy! z tego, że Bóg rozkazał Mojżeszowi następny wyrok zapisać w prawie starego Zakonu: "Ktoby bluźnił Imię Pańskie, śmiercią niech umrze, kamieńmi go zabije wszystek lud, czyli byłby krajowiec, czyli téż przychodzień" (Lev. XXIV. 16). I to prawo Mojżesza w starym Zako nie wykonywało się ściśle, jak czytamy w dalszych księgach starego Testamentu: a jeżeli Bóg w obecnych czasach nie karze w tém życiu tak surowo znieważających Jego Imię święte, to niezawodnie w życiu przyszłém nie unikną oni surowszéj jeszcze, bo wiecznej kary. Biada tym, których milczenie Boga do czasu, ośmiela do nadużywania Jego cierpliwości, biada im! gdy zapominają

o strasznym sądzie Jego, który podług świadectwa Zacharyjasza, proroka: "Sądzić będzie z równą surowościa zbójców i tych, co znieważają Jego święte Imię" (Zach. V. 3). Bóg, cierpiąc grzeszników do czasu, oczekuje ich pokuty; lecz skoro nie korzystają z milosierdzia Bożego, będa musieli uledz surowéj sprawiedliwości. Oto, w krótkich uwagach, objaśniłem, co nam Bóg zakazuje przez drugie przykazanie swoje: "Nie będziesz brał Imienia Pana Boga twego naduremno". Ale jeszcze wiedzieć powinniśmy, że Bóg tém swojém przykazaniem zaleca nam: abyśmy święte Imię Jego, gdzie tego wymaga chwała Boga, zbudowanie bliźniego, lub własna potrzeba nasza, wymawiali z uwagą i z najwyższém uszanowaniem. A to się stanie, gdy po piérwsze: święte Imię Boskie, religiją prawdziwa i to wszystko, co do niej należy, w potrzebie wyznawać będziemy publicznie, śmiało i z chluba przed ludźmi. Powtóre: gdy w potrzebach ciała i duszy nabożnie i z ufnościa wzywać będziemy Jego pomocy. Potrzecie: gdy w rzeczach wielkiej wagi wzywać będziemy Boga na świadectwo, dla wykazania prawdy. Poczwarte: gdy ślubów Bogu z namysłem i rozwagą uczynionych, wiernie dopełniać będziemy. Popiate: gdy słowa Bożego chętnie i z pobożnością będziemy słuchali lub czytali i to słowo w czynach naszych okazywali. Poszóste: nakoniec, gdy wszystko, co uczynimy, czynić zawsze będziemy w Imię Boga i ku Jego chwale. Na ten punkt ostatni zwróćcie szczególna uwagę, bracia katolicy! szczęście i niedolę, smutek i radość, pracę i odpoczynek, a nawet i posiłek przyjmujcie w imie Boga i ofiarujcie wszystko na chwałę Jego. Święty Paweł, apostoł w tym względzie tak pisze do Koryntyjan: "Czy jécie, czy pijecie, czy co innego czynicie, wszystko czyńcie na chwałę Boga" (I. Kor. X. 3). Możemy zatém, jak widzimy, czcić Boga nietylko samą modlitwa, lecz nawet jedzeniem, piciem, i każdą pracą, bylebyśmy tylko zachowali czystą intencyją, miarę i porzadek. Całe życie nasze będzie służbą Bożą, skoro tylko zachowamy zawsze czyste sumienie i wszystko działać będziemy w Imię Boga i dla Jego chwały. A tak służąc Bogu w życiu, doczesném, ile jest w mocy naszéj, będziemy mogli być pewnymi zbawienia, być pewnymi nwielbiania Imienia Jego świętego w niebie, po wszystkie wieki Amen.

### NAUKA XVII.

## O trzeciém przykazaniu Bożém.

"Pamiętaj, abyś dzień święty święcił".

Krótkie to przykazanie Boga w pięciu tylko wyrazach zawarte, aby każdy łatwo mógł je pamietać. Ale w téjże księdze Mojżesza, skad ono wyjęte, czytamy jakby objaśnienie tego przykazania, przez samego Boga uczynione. "Sześć dni robić będziesz (powiedział Bóg do narodu żvdowskiego, podając mu prawo na górze Synai) i będziesz czynił wszystkie dzieła, ale dnia siódmego szabat Pana Boga jest; nie będziesz czynił żadnéj roboty weń, ty i syn twój i córka twoja, sługa twój i służebnica twoja, bydlę twoje i gość, który jest u ciebie. Orzez sześć dni stwarzał Pan niebo i ziemię i morza, i wszystko, co w nich jest, i odpoczął dnia siódmego, i przeto błogosławił Pan dniowi sobotniemu i poświęcił go" (Exod. XX. 9 — 11). Lubo wszystkie dni należa do Pana Boga i nié ma żadnego, któregobysmy używać nie byli powinni na cześć i chwałę Jego; lecz, że potrzeby doczesnego życia nie dozwalają nam trwać bez przerwy w ćwiczeniach religijnych, że one rozpraszają myśli nasze; zatém Bóg, jak sam przez sześć dni działał w stworzeniu świata, a dnia siódmego odpoczął i poświęcił go, tak człowiekowi, jakoście słyszeli, sześć dni w tygodniu, na wzór siebie, rozkazuje działać czyli pracować, na ulatwienie potrzeb, do utrzymania doczesnego życia, a w dzień siódmy wstrzymać się od pracy tego rodzaju, odpocząć i poświęcić go wyłącznie Bogu. Tym dniem spoczynku, w języku żydowskim nazwanym szabat, tym dniem, poświęconym Bogu, był i jest po dziś dzień u żydów dzień siódmy czyli ostatni w tygodniu, który i my mało odmiennym wyrazem

nazywamy: sobota. Lecz apostołowie, czy to z rozkazu Boga Zbawiciela, czy z natchnienia Ducha św. na dzień spoczynku, na dzień mający się poświęcić Bogu, naznaczyli dzień piérwszy w tygodniu, dlatego, że w tym dniu Jezus Chrystus zmartwychwstał i po dokończeniu wielkiego dzieła zbawienia rodu ludzkiego, zaczął używać spoczynku; że w tym dniu Duch św. zstapił na apostołów. I ten dzień Kościół święty swoim łacińskim jezykiem nazwał: Dies Dominica, co znaczy po polsku: dzień Pański, czyli Boski, to jest do Boga należący. Polacy bardzo trafnie ten dzień nazywają niedzielą, a tak nazywając, już wykazują, że dnia tego, z przykazania Boga, nie działać czyli robić niewolno, cokolwiek wyczerpuje siły człowieka: czyli wstrzymywać się powinniśmy od wszelkich prac służebnych. Żydzi to trzecie przykazanie Boże z największą ścisłością zachowywali i po dziśdzień, jak widzimy, zachowują, pamiętni może surowej kary, jaką Bóg wywarł na jednego gwałciciela tego przykazania: gdy bowiem ujrzano żyda w dzień sobotni zbierającego drewka na puszczy i pojmano, rozkazał Bóg Mojżeszowi, radzącemu się co z nim czynić, wyprowadzić go za obóz, ażeby tam cały lud zabił go kamieńmi; co się téż i stało. Zachowują, powiadam, żydzi to przykazanie: Pamietaj, abyś dzień świety świecił, wstrzymując się w sobotę od wszelkiej pracy, od wszelkiej korzyści doczesnej. Już w piatek wieczorem zamykaja kupcy swoje sklepy, żadnych nie odbywają targów, pieniędzy nawet do rak nie przyjmują; w piatek zawczasu uprzataja swoje mieszkania, przygotowują jedzenie i napój na sobote; nietylko porąbanych drew, ani wody nie przyniosą do domów, ale nawet nie rozłożą ognia. Nawet bydlęta uwalniają w tym dniu od pracy. Widzimy, że gdy żyd furman jest w drodze, wiezie jakiego podróżnego, choćby znacznego urzędnika, już wcześnie w piątek wieczorem zatrzymuje się gdzieś u żydów i cały dzień sobotni tam przepędza. Ale czy żydzi, wstrzymując się od pracy, cały dzień sobotni całkowicie są bezczynnymi? Nie: zrana i wieczór znaczny przeciąg czasu obracają na modlitwę wspólną, znaczną część dnia na czytanie Pisma św., a resztę na odpoczynek. Kościół św., ta prawdziwa matka nasza, jakby zbytecznie zako-

chana w nas, w swoich dziatkach, nietylko dbając o nasze zbawienie, ale jeszcze i o doczesne wygody, nie zakazuje nam rozniecania ognia, gotowania jedzenia, uprzątania mieszkania, zaprzegania koni, by gdzieś pojechać i t. d. Ale zakazuje pracy rolniczéj, rzemieślniczéj, czyli wszelkiéj służebnéj w dni świąteczne. Tymczasem zaś obaczmy: czy wszyscy Chrześcijanie katolicy, te dzieci Kościoła św., te dzieci niebieskiego Ojca, są posłuszni za-kazowi Boga razem i Kościoła? Wyjdźmy latem w niedziele i w dni świąteczne w pole, obejrzyjmy się na wszystkie strony, a zobaczymy katolików, tam wiążących snopy zboża, ówdzie grabiacych lub składających w stogi albo na wozy siano, gdzieindziej wiozących zboże; obaczymy w dui świąteczne drogi, pokryte wozami ze zbożem i innémi rzeczami, dażącemi na targi. Pojdźmy do lasu, i tam, nawet w tym samym czasie, kiedy się odbywa Najświętsza ofiara Mszy za parafijan, kiedy po kościołach głosi się dla nich nauka zbawienia, to oni zbiérają jagody, grzyby, orzechy, albo po rzekach łapia ryby; ta bagatela dla nich droższa, więcej znaczy, niż przykazania Boga i Kościoła, niż sam Bóg, niż zbawienie duszy! Pójdźmy w dni świąteczne do domów chrześcijańskich: tam znajdziemy przemierzających lub przesypujących zboże, obaczymy rabiacych drwa, gospodynie piekace lub rozczyniające chléb i tym podobnie. Słowem: prace służebne w niedziele i święta odbywają się bez różnicy, jak w dnie powszednie. O, bracia katolicy! wszakże to sam Bóg nakazuje: "Pamiętaj, abyś dzień święty święcił" — a rozkazuje surowo, jakby grożąc, gdy na początku tego przykazania używa znaczącego wyrazu: pamiętaj! Przed żadném inném przykazaniem nié ma tego wyrazu, co jest znakiem, iż to przykazanie nader ważne, że Bóg, jako Bóg, przewidział, iż to przykazanie Jego najwięcej po-gwałcaném będzie: i dlatego podaje je do zachowania z groźbą. Jakże więc wy ośmielacie się je gwałcić, jakby natrząsając się z Boga? Wszakże ten nasz najlepszy Ojciec niebieski dozwala nam pracować sześć dni na korzyść doczesną, dla ciała, co się w proch kiedyś rozsypie, a dzień siódmy, dzień jeden tylko w tygodniu, so-bie wyłącza! Chee On, abyśmy siódmą przynajmniej

część darowanego nam czasu Jemu zwracali, Jemu szczególnie poświęcili na chwałe; albo raczej żebyśmy poświęcili sobie, dla zapewnienia losu wiecznego nieśmiertelnéj duszy naszéj, w życiu przyszłém. Powiédzcie, ach powiédzcie, gwałciciele tego przykazania! czyliż szkoda dzień jeden poświęcić Bogu i swojemu zbawieniu? Powiédzcie zresztą, czyście wy bogatsi od tych, co w dni świąteczne nie pracują? Niejeden podobno odpowié z was: dlatego téż pracujemy w dni nawet zakazane, żeśmy biédni, że praca w ciagu sześciu dni tygodnia niedostateczna dla zarobienia chleba. A ja wam zaręczam, żeście dlatego w niedostatkach i nędzy, że gwałcicie dnie świateczne: bo praca wasza, w dniach od Boga zakazanych, jako przeciw woli Jego świętej, jest przeklęta: nietylko nie przynosi wam pożytku, ale jeszcze ściaga niebłogosławieństwo Boże i na skutek pracy, w dni powszednie wykonywanéj. Odezwie się niejeden kmiotek: w mojéj chacie mało robotników, a i ci ledwie wystarczyć mogą na odbycie najrozmaitszych ciężarów, szarwarków itd.; cały tydzień pracuję we dworze, gdybyśmy więc nie pracowali dla siebie w dni świąteczne, pomarlibyśmy z głodu. Skoro Bóg i ludzie widzą, że ta odezwa wasza jest sprawiedliwa, ten grzéch ciężki, ta zbrodnia nie na wasze dusze, ale na dusze bezwzględnych, barbarzyńskich i bezbożnych służbodawców padnie; pracujcie, wyléwając Izy żalu, że nié możecie dopełnić tego tak wielkiego przykazania Boga, waszego, pracujcie, zasyłając gorące westelmiema do Boga, aby waszym panom dał upamietanie, natchnał ich ludzkością i bojaźnią swoją, aby się nie stawali przyczyną do gwałcenia Jego przykazania: "Pamietaj, abyś dzień świety świecił".

Wielkim jest występkiem w niedziele i święta pracować, ale i zupełnie próżnować w te dni, także jest występkiem. "Przez sześć dni stwarzał Bóg niebo i ziemię i morze i wszystko, co w nich jest i odpoczął dnia siódmego, i przeto błogosławił Pan dniowi sobotniemu i poświęcił go", powiada Pismo Boże. Oto właśnie czynność nasza, abyśmy w dnie niedzielne i świąteczne oddawali Bogu cześć i chwałę, poświęcając znaczną część dnia na modły, na rozważanie dzieła Stwórcy, Jego wszechmoc-

ności i dobroci: na rozważanie dzieła Odkupienia, milosierdzia i miłości bez granic ku nam Zbawiciela Pana: abyśmy przywodzili sobie na pamięć Jego naukę, a czyniąc postanowienie urządzania życia naszego podług téj nauki, podług Jego przykładów życia, nam zostawionych, abysmy niejako wypłacali się wzajemną ku Niemu miłościa. Do tego powinno być pomoca słuchanie Słowa Bożego, lub czytanie pobożnych książek; abyśmy według przykazania Kościoła św., téj Oblubienicy Jezusa Chrystusa, téj matki naszéj, bywali na Mszy św., abyśmy wchodzili w samych siebie, zastanawiając się nad stanem sumienia swojego, - a postrzeglszy je obciążone grzéchami, starali się je oczyścić, przez św. Sakrament pokuty. Nakoniec, abyśmy w te dni szczególnie wykonywali uczynki miłosierdzia ku bliźnim, tak co do duszy jak i co do ciała, skoro do tego podaje się sposobność. Oto czynności dni świętych. Oto sposób poświęcenia ich Bogu, oto sposób pracowania na zbawienie duszy! I takie to czynności, podług ducha Kościoła św., zajmować nas powinny przynajmniéj przez większą część dnia: resztę zaś czasu można poświęcić na odpoczynek, na robienie planu gospodarskich zatrudnień w ciągu przyszłego tygodnia: można poświęcić i na niewinne rozrywki a zabawy w bogobojném towarzystwie. Wielkim jest wystepkiem odbywać w święta prace służebne, bo te dnie Bóg chce mieć wyłącznie dla siebie poświęcone. Skoro więc sposobami powyżej opisanemi nie poświęcamy ich Bogu, ale obracamy na korzyść naszę doczesną, wtenczas jakbyśmy wydziérali Bogu Jego własność, a sobie ją przywłaszczali; grzéchem jest całe dni świąteczne trawić na ospalstwie, na zabawach, choćby i wcale niewinnych; lecz daleko jest większym występkiem przepędzać je na obrazie Boga, aniżeli w nie pracować; ci, którzy tak postępują, zdają się wydzierać własność Boga i ofiarować ją czartu, co jest prawdziwem świętokradztwem. A małoż między katolikami podobnego świętokradztwa? Czyliż niedaleko więcej po-pełnia się grzechów w niedziele i święta, aniżeli w dni powszednie? Kiedyż częstsze dają się widzićć po chatach kłótnie, przekleństwa i bitwy, po karczmach przebrzydłe pijaństwa, wszeteczne mowy, pieśni i swawole, jeżeli nie

w niedziele i święta? O ludzie zuchwali! gdżie wasza wiara? gdzie wasz rozum? kiedy się odważacie nawspak przewracać rozporządzenia Boskie i bez bojaźni gwałcicie przykazania Stwórcy; kiedy postępujecie jak źwiérzeta, nie myśląc, że w wieczności czeka niebo albo piekło nicśmiertelną duszę waszą; nie myśląc, że pogwałcanie przykazań Bożych sprowadza nawet i w tém życiu rozmajte kleski i nieszczęścia?! "Jeźli synowie jego opuszczą zakon mój, a w sadziech moich chodzić nie będą, jeźli zgwałcą sprawiedliwości moje, a nie będą strzedz przykazania mego, nawiédzę przestępstwa ich rózgą, a grzéchy ich biezami" (Ps. LXXXVIII. 30-33) - powiada Bóg przez usta Proroka. O! Chrześcijanie katolicy! wołam ja na was słowami Nehemijasza, uskarżającego się na żydów po powrocie z niewoli babilońskiej: "Dłaczego czynicie przeciw przykazaniu, które Bóg wam podał i znieważacie dzień, który sobie zachował? czyli nie wiécie, że tak czyniąc jak wy czynicie, ojcowie wasi ściągnęli na nas i na to miasto wszystkie nieszczęścia, ktorémi Bóg ich obarczył, czyliż chcecie coraz bardziej rozjątrzać gniew Pański, poqualcajac Jego szabat"? (II. Ezdr. XII. 17-18). Ocknijcie sią o ludzie, wy, rozumne istoty! wy, Chrześcijanie katolicy, wybrani Boscy, dziedzice nieba! ocknijcie się powiadam, z tego uśpienia religijnego, pocznijcie żyć życiem chrześcijańskiem, zachowując przykazania Boga, a szczególniéj pamietajcie, abyście dni święte święcili! Zaniechajcie w te dni wszelkich robót służebnych, przybywajcie do kościoła dla oddania Bogu chwały, dla podziekownnia Mu za niezliczone dobrodziejstwa materyjalne i duchowe, dla uproszenia łask potrzebnych, przez pośrednictwo ofiary mszy świetéj; przybywajcie do świątyni Pańskiej, do tej szkoły Jezusa Chrystusa, dla naczenia się koniecznych wiadomości o Bogu, o Jego woli świętej względem was, o waszém przeznaczeniu i o drodze do niego wiodącej; dla nauczenia się obowiązków względem Boga, względem bliżnich i względem siebie samych! Powróciwszy zaś z kościoła do domów waszych, powtarzajcie między sobą nauki słyszane, starając się zastósować je do swoich obyczajów. Zbiérajcie się do pobożnych domów, gdzie się znajduje osoba czytać umiejąca; tam posłuchajcie jakiéj książki duchownéj. Wykonywajcie między sobą uczynki miłosierne; nakoniec odpocznijcie, albo zabawcie się niewinnie. A gdy tak postępować będziecie, wtenczas tylko dacie dowód, żeście Chrześcijaninami-katolikami nie z imienia, ale z istoty; wtenczas znikna z pośród was występki, które dotychczas były zgorszeniem dla niewiernych i odszczepieńców; oni was widząc świętymi, wcale różnymi od siebie, uznają, że ta religija jest prawdziwie Boska, gdy was tak ożywia, gdy was tak uświęca i będą nawracać się na łono Kościoła naszego, jak niegdyś nawracali się poganie, zapatrując się na święte obyczaje piérwszych Chrześcijan. Gdy tak postępować będziecie, wtenczas Bóg miłosierny, ten nasz Ojeiec niebieski błogosławić będzie pracom waszym, w dniach powszednich podjetym, błogosławić będzie waszym dziatkom i ca-Jemu domostwu; oddali od was niedostatki i nedze, różne klęski i nieszczęścia; obdarzy was lubym spokojem, jakiego świat dać nié może; obdarzy was szczęściem w sumieniu, w duszy waszéj, tém to jedyném i prawdziwém szcześciem, które jest zadatkiem szczęścia niebieskiego. Amen.

## NAUKA XVIII.

# O czwartém przykazaniu Bożém.

"Czcij ojca twego i matkę twoję".

W poprzednich naukach wyłożyłem trzy piérwsze przykazania Boskie, odnoszące się do samego Boga, teraz następuje objaśnienie siedmiu przykazań, odnoszących się do bliźnich. A że dla każdego człowieka najbliższym jest ojciec i matka, zatém Bóg daje nam na samym początku przykazanie swoje, tyczące się powinności dzieci ku rodzicom. Zastanówmy się naprzód nad brzmieniem tego przykazania. Wszystkie przykazania względem bliżnich zamykają się témi słowy: "Kochaj bliźniego, jak samego

siebie"; to jest: co chcemy, aby każdy człowiek nam czynił, to czyńmy dla każdego i przeciwnie: czego nie chcemy doświadczać od innych, nie wyrządzajmy tego drugim. Oto treść naszych powinności ku bliżnim.

Lecz powinności nasze ku rodzicom daleko są rozleglejsze. Nie rozkazuje nam Bóg: kochaj ojca i matkę, ale "czcij ojca swego i matkę swoję". Św. Paweł, apostoł, piszac do Efezów o tém przykazaniu, wyraża obiecaną nagrodę od Boga, za wypełnienie jego, gdy mówi: "Czcij ojca swego i matkę swoję; to przykazanie jest pierwsze w obietnicy, aby ci się dobrze działo i źebyś był długowieczny na ziemi". (Efez. XI. 23). Te przytoczone słowa Pisma Bożego dowodzą, że po Bogu pierwsza należy cześć rodzieom, gdyż oni na ziemi dla dzieci swoich sa zastepcami samego Boga. Ich to używa Bóg, jako narzędzi do stworzenia ludzi, ich używa jako narzędzi Opatrzności swojéj dla matych dziatek. Źwiérze, rodzac się, przynosi sobie odzież; jeden, drugi miesiąc potrzebuje od matki pokarmu, a potém samo sobie, bez niczyjej pomocy, przyrodzonym instyktem wiedzione, zaradzi do utrzymania życia swojego. Nie tak się dzieje z człowiekiem: on przychodzi na świat nagi i w stanie najwyższego niedołęstwa; w nim z początku ledwo iskierka postrzega się życia, jest prawie bezwładny: przez lat kilkanaście troskliwość ojca i matki musi zaspakajać liczne potrzeby jego życia; a do tego musi usposabiać się dziecię do jakichs czynności, do jakichś obowiązków, którymi w ciągu życia swojego ma zajać się w spółeczności ludzkiej, za dopełnienie których ma od téjże spółeczności odbiérać to wszystko, czego potrzebuje do utrzymania i uprzyjemnienia życia swojego. O! jakże wielkiego starania, zachodu, poświęcenia się i kosztu potrzeba ze strony rodziców na wychowanie dzieci! Nie utrzymałby się ród ludzki, gdyby Bóg nie wlał w serce ojca, a bardziej jeszcze w serce matki wielkiego przywiązania, wielkiej miłości ku swoim dzieciom. Milość ta sprawuje, iż dzieci są dla swych rodziców najkosztowniejszym skarbem na tym świecie i największe trudy dla nich podjęte czyni lekkiémi i słodkiémi, milość ta sprawuje, że dzieci jedynem ich stają się celem, jedyną sprężyną pracy, skrzetności i zabiegów,

w przeciągu całego życia na téj ziemi. Stąd wypada, że gdyby nawet Bóg nie przykazywał dzieciom czcić rodziców swoich, to sam rozum, samo serce tę cześć im nakazuje. Ta cześć zależy na uszanowaniu, wzajemnéj milości, posłuszeństwie i na dawaniu wsparcia, gdy tego potrzebują rodzice. Piérwszą tedy powinnością dzieci ku rodzicom jest uszanowanie i ono nie powinno być nigdy naruszoném, bez względu na okoliczności, w jakich się znalézé moga rodzice lub dzieci. Uszanowacie zależy na tém: aby dzieci od swoich rodziców, rady, przestrogi upominania, a nawet i kary z wszelką powolnościa przyjmowaly, aby do nich zawsze z uszanowaniem i przyzwoitym względem przemawiały, aby się lękały najmniejszego ich obrażenia i zasmucenia, wystrzegały się troskliwie tego wszystkiego, coby ich zniechęcić lub zmartwić mogło; aby ich wady, jeżeli mają jakie, starannie pokrywały i usiłowały ile możności, wymawiać, aby ich kaprysy nawet cierpliwie, znosiły. Ta powinność dzieci ku rodzicom jest bardzo ważna, albo raczej najważniejsza ze wszystkich powinności, jakie tylko ma człowiek względem ludzi; niedopełnienie jéj jest zbrodnią; przekonywamy się o tém z wyroków Pisma Bożego: "Przeklęty, który nie czci ojca swego i matki" (Deut. XXVII. 16); i na inném miejscu czytamy: "Ktoby złorzeczył ojcu lub matce, niech śmiercią umrze" (św Mar. VII. 10). A za dopełnienie téj powinności obiecuje się nagroda: "Czcij ojca swego uczynkiem, mową i wszelką cierpliwością, aby na cię od nie-go przyszło błogosławieństwo i jego błogosławieństwo aby trwało aż do końca" (Ekkl. III. 9-10). Druga powinnością dzieci jest kochać rodziców. Potrzebaż wam, synowie i córki, dowodzić téj powinności? Sami tylko zastanówcie się z uwagą, a we własnych sercach uczujecie tę powinność. Wszakże to rodzice dali wam życie, wszakże to matki, pasując się ze śmiercią wydały was na świat. Rodzice zajmowali się niemowlęctwem waszém, podejmowali kolo was starania, nieraz przykre i drażliwe, a podejmowali z ochotą. Nie załowali kosztu na wasze wychowanie, nader troskliwi byli o wasze zdrowie, choroba wasza była ich chorobą. O! ileż to nocy bezsennych przepędziła niejedna matka, schylona nad kolébka swego dziécięcia, ileż to razy płacz jego przeszywał boleścią serce macierzyńskie! Czyliż więc serca wasze, synowie i córki! nie nakazują kochać nawzajem rodziców swoich? kochać ich miłością tkliwą i stałą, taką, jaką rodzice was kochają? Dzieci, niekochające swoich rodziców, są to niewdzięczniki, nie Chrześcijanie, bo nieposłuszne Bogu, są to wyrodki przyrody ludzkiéj, albo raczéj nie są to ludzie, bo nié mają serca: są to kamienie, są to zimnego lodu

bryly, sa to potwory!...

Trzecią powinnością dzieci ku rodzicom jest posłuszeństwo: "Dzieci! (powiada św. Paweł, ap.), bądźcie posłuszne rodzicom waszym w Panu, bo to jest rzecz słuszna" Efez. VI., 1); i na inném miejscu Pisma Bożego czytamy: "Kto się boi Pana, ten czci rodziców i jako panom służyć będzie tym, którzy go porodzili". (Ekkl. III. 8). Piękny wzór mają dzieci posłuszeństwa rodzicom w Jezusie Chrystusie: Ten, lubo był Bogiem-człowiekiem, Stwórcą i Wszechwładcą, był jednak posłusznym Najświętszej Matce swojej i św. Józefowi, swojemu opiekunowi. Dzieci, niesluchające rodziców swoich, albo pełniące ich wolę z niechęci i musu, nié mają ani uszanowania, ani miłości dla nich należnej, bo posłuszeństwo jest skutkiem uszanowania i miłości.

Apostoł rozkazuje dzieciom słuchać rodziców, ale słuchać w Panu, to się rozumić: że gdyby rodzice rozkazywali dzieciom czynić to, co zakazuje Bóg, w takim razie posłuszeństwo ku rodzicom byłoby występkiem, gdyż każdy człowiek bardziej słuchać powinien Boga, aniżeli ludzi.

Czwartą nakoniec powinnością dzieci ku rodzicom jest wspomagać i wspićrać ich w potrzebach, tak co do ciała, jak i co do duszy. Gdy ich dotknie ubóstwo, dzieci powinni ratować, i, ile są w możności, dbać o wygody ich życia, stosownie do stanu; gdy chorobą jaką dotknięci zostaną, dzieci powinny wszelkich użyć godziwych środków do powrócenia im zdrowia, łożyć starania i koszta na sprowadzenie lékarzów i dostarczanie lékarstw; gdyby rodzice wpadli w złe jakie nałogi, dzieci dorosłe znosząc je cierpliwie, powinny z pokorą prosić i błagać, aby się poprawili; jeżeliby prośby pożądanego nie uczyniły skutku, użyć do tego roztropnych przyjaciół, albo właści-

wiéj bogobojnych i rozsądnych kapłanów i częste zasyłać modły do Boga o ich poprawę; gdy rodzice okażą się w niebezpieczeństwie życia, powinny dzieci rozmaitémi sposoby doprowadzić ich do opatrzenia się św. Sakramentami; w razie ich śmierci oddać im ostatnia posługę, stosowna do stanu i majatku, ściśle spełnić ostateczna ich wolę, i nakoniec, przez częste modlitwy, jałmużny, najświętszą ofiarę Mszy i inne dobre uczynki, wspomagać ich dusze. Oto na czém zależy wypełnienie tego przyka-zania Bożego: "Czcij ojca twego i matkę twoję". Bóg, samo przyrodzenie, święta sprawiedliwość i prawa krajowe zalecają czcić rodziców. Bóg za pogwałcenie tego przykazania swojego, jakeście słyszeli, miota przekleństwo; prawo starego Zakonu wskazywało na śmierć doczesna, a w wieczności grozi karą w piekle; i lubo kara śmierci za to ustała w Chrześcijaństwie, lecz skutki przekleństwa Bożego w tém życiu na złych dzieciach okazują się pospolicie. Samo serce własne karze dzieci, nieszanujące rodzieów swoich, czyniąc wyrzuty i budząc zgryzoty sumienia; wyrodne dzieci przed sądem oskarżone, sądzone i karane bywają podług ustaw, jak kryminaliści czyli zbrodniarze; mimo to wszystko, wiele, oh! i jak wiele wyrodnych dzieci chrześcijańskich, a mało i bardzo mało znalézé można synów i córek, należycie szanujących rodziców swoich! Przypatrzmy się wyższéj klasie społeczności: tam po kilka i kilkanaście razy ojciec lub matka zaleca dzieciom to lub owo zrobić, tego lub owego zaniechać: dzieci albo wcale nie słuchaja, albo spełniają to zalecenie z bojażni tylko, jeżeli mają energicznych i srogich rodziców; a spełniają szemrząc, narzekając, a czasem i złorzeczac słowami lub w duchu. Gdy już dorosły, kończą kurs nauk, a jeszcze zajmą jakąś posadę w społeczności, to częstokroć zarażeni egoizmem czyli dzikiém samolubstwem i zarozumiałością, poglądają na swoich rodziców z niejakiémś politowaniem, jak na niższych od siebie i już sami od nich wymagają uszanowania. W występném lnb niewłaściwém postępowaniu swojém, rad, przestróg i napomnień rodzicielskich nietylko nie przyjmują z wszelką uległością, jakby powinni, lecz jeszcze odpowiadają im niekiedy ostro i z pogarda. Nie jedna matka ze Izami znosi dziwactwa

i kaprysy córki swojéj, postępuje podług jéj widzimisie, tak, iż matka córki swojéj zdaje się być sługa. W pospólstwie: nieposłuszeństwo, krnabrność, hardość dzieci ku rodzicom, prawie są powszechne, a nieraz daje sie słyszéć i przekleństwo, miotane przez dzieci na swoich rodziców; nieraz widziéć ich można opuszczonych od dzieci, gdy obciążeni wiekiem lub słabościami jakiémi, niezdolni są do pracy; nie jedno wyrodne dziecko wyprawuje ich z chaty, łachmanami okrytych, torbami obwieszanych, na żebraninę. Wy, którzy tak postępujecie z rodzicami waszémi, utkwijcie sobie głęboko w pamięci następujące zdarzenie: Pewien gospodarz, ojca swojego, niezdolnego już do pracy ze starości i niemocy, wywiózł w dziecinnej kolasce na rozstajna, publiczną drogę i z kolaską zostawiwszy, powracal do domu: mały jego synek towarzyszący téj wyprawie, powiedział: na co zostawiłeś tatko dziadunia? dlatego, rzekł ojciec, że gdy sam nié może zarobić chleba, aby go podróżni jałmużna żywili. To dobrze, powiedział syn, ale zabierz kolaskę, bo gdy ty, ojcze, staniesz się niedołegą, to ja wtenczas ciebie w niej także wywiozę!... Tak, bracia katolicy; pospolicie sprawdza się to przysłowie: "jaka miara mierzycie, taka wam odmierzono będzie", bo Bóg jest sprawiedliwy. Wyrodne, bezbożne dzieci, napominane przez rodzine, zwierzchność lub kapłanów za swoje niegodziwe względem rodziców postępowanie, tém się chcą usprawiedliwić, że rodzice sa zbyt dziwaczni, kapryśni, czyniący niespokój w demu, dlatego nié mogą być dla nich z należytém uszanowaniem, nié moga ich kochać i chować przy sobie. Bywają, na nieszczęście, tacy rodzice; lecz jeżeli wady, a nawet występki bliżniego nie uwalniają nas od nakazanéj miłości ku niemu, to tém bardziej wady rodziców nie uwalniaja dzieci od zaleconego przez Boga dla nich uszanowania i pomocy. Źli rodzice sa to właśnie krzyżem Pańskim dla dzieci, który nosić powinny, a za to czeka ich w wieczności obfita nagroda: przeciwnie postępując, wielką odniosa tam kare, a tu doznaja niebłogosławieństwa Bożego. Lecz i panowie lub jakakolwiek zwierzchność, niezmuszająca podwładnych swoich rozmaitémi środkami do wypełniania obowiązków względem rodziców, jako i innych, cieżko kiedyś odpowiedzą przed Bogiem.

Po rodzicach następuje Zwierzchność, któréj także należy się od podwładnych: cześć, uszanowanie i posłuszeństwo.

Bóg jako sam jest Stwórca wszystkich ludzi, tak sam jest i ich rządcą; lecz jako po stworzeniu bezpośredniém piérwszych ludzi: Adama i Ewy, nadal rozmnaża ludzi przez ludzi, tak podobnież i rządzi ludźmi przez ludzi, czyli do rządzenia ludźmi używa innych ludzi, jako narzędzi. W poczatkach świata ojcowie byli najwyższymi i samowładnymi rzadcami swoich rodzin, swojego pokolenia; potém, gdy się ludzie znacznie rozmnożyli i zaczęli łączyć się w towarzystwa i tym sposobem tworzyć narody, Bóg postanowił nad niémi najwyższych rządców, których nazwano królami, cesarzami, monarchami i t. p. Ci, nie bedac w stanie w narodach sami osobiście załatwiać rozmaitych spraw, przybiérają do pomocy innych ludzi, których urzędnikami nazywamy, a którzy w imieniu swoich monarchów działaja. I bez takich to zwierzchności, bez tych silnych ogniw wielkiego łańcucha społeczności ludzkiej, nié może być w niéj porządku i spokoju, następnie nić moglaby się ona w żaden sposób utrzymać.

Bóg sam, lub pośrednio, stanowi wielką zwierzchność, dobrą lub złą, stosownie do zasług ludzkich, i ona powinna być uważaną jako narzędzie i namiestnictwo samego Boga na ziemi: "Nad każdym narodem (powiada Pismo Boże) postanowił przełożonego." (Exod.

XVII. 14).

Wszystkim więc władzom, tak cywilnym, pod względem społecznego porządku, jako i duchownym, pod względem religijnym, ścisły i sumienny mamy obowiązek ulegać, być posłusznymi, szanować te władze i kochać. Apostoł narodów to nam zaleca, mówiąc: "Wszelka dusza (to jest każdy człowiek) niechaj będzie poddana wyższym zwiérzchnościom. Albowiém nié masz zwiérzchności, jedno od Boga są postanowione. Przeto kto się sprzeciwia zwierzchności, sprzeciwia się postanowieniu Bożemu. A którzy się sprzeciwiają, ci potępienie sobie nabywają. Albowiem przełożeni nie są na postrach dobremu uczynkowi, ale zlemu. A chcesz nie bać się urzędu? czyń co jest dobrego, a będziesz miał chwałę od niego. Albowiem jest

sługą Bożym tobie ku dobremu. Lecz jeżeli uczynisz co złego, bój się, bo nie bez przyczyny miecz nosi. Albowiem jest sługą Bożym: mścicielem ku gniéwu temu, który złość czyni. Przeto z potrzeby bądźcie poddani, nie tylko dla gniéwu, ale téż dla sumienia... Oddawajcie zatém wszystkim, coście powinni, komu podatek, podatek; komu cło, cło; komu bojaźń, bojaźń; komu cześć, cześć" (Rzym. XII.

1 - 7). Dopóty są słowa Apostoła.

Niechaj nikt nie mówi: nie powinienem ulegać urzędnikom, nie powinienem ich szanować, gdy oni są złymi. Gdy oni są złymi, przed Bogiem za to ciężko odpowiedzą, lecz uległość i szacunek należy do nich, jako dla namiestników Bożych, od podwładnych; ci zatém, za nieoddawanie téj należności, będą od Boga karani. Jeżeli bardzo i bardzo wielu urzędników jest złych, to czy nie dlatego tylko Bóg sprawiedliwy umieścił złych ludzi na urzędach, ażeby przez to złych i niesumiennych podwładnych uka, rał? A zatém, my wszyscy, bracia katolicy! podwładniskorośmy bogobojni, tak świeckim jak i duchownym władzom, nie wglądając, czy są dobre, czy złe, bo za nie przed Bogiem nie odpowiemy; ulegajmy i szanujmy je, jak Bóg przykazał, często zasyłajmy do nieba modły nasze, aby Bóg raczył wszelkiémi władzami kierować, podług świetéj woli swojéj.

Co się powiedziało o władzach i o powinnościach ku nim podwładnych, to się odnosi do panów i gospodarzów i do powinności ku nim poddanych i służących. Posłuchajcie wy ostatni, co do was mówi Apostoł Paweł św.: "Słudzy posłuszni bądźcie panom wedle ciała z bojaźnia i ze drženiem, w prostocie serca waszego, jako Chrystusowi, nie na oko służąc, jakoby ludziom podobając, ale jako słudzy Chrystusowi, czyniąc wolę Bożą z serca, z dobrą wola služac, jako Panu, a nie ludziom". (Effez. VI. 5-7). Nietylko rodzicom od dzieci, zwierzehności, panom i gospodarzom od podwładnych i sług należy uszanowanie, ale jeszcze należy ono starym od młodych; nakazuje to Pismo Boże starego Testamentu: "Przed głową sędziwą powstań, a uczcij osobę starego". (Lev. XIX. 32). I św. Paweł, ap. zaleca: "Starszego nie łaj, ale proś jako ojca, stare białogłowy jako matki". (I. Tym. 5. 12).

Oto powinności, jakie Bóg wkłada na nas czwartém przykazaniem swojém. Skądże więc pochodzi, że tak wielu między nami gwałcicieli tego przykazania Bożego? skąd pochodzi, że rzadki ojciec i matka, którzyby nie narzekali, łez nie ronili nad złémi dziećmi swojémi? że rzadki rządca, pan i gospodarz, któryby nie utyskiwał na hardość, nieposłuszeństwo i niewierność podwładnych, poddanych i służących? O nie skądinąd po części, jak po 1-e: ze złego wychowania dziatek; po 2-re: ze złego obchodzenia się rodziców z dziećmi, zwierzchinków z podwładnymi; jakie więc być powinno to wychowanie i obchodzenie się, a jakie pospolicie bywa, na niedolę naszę, — o tém na przyszłéj nauce, skoro Bóg pozwoli i dopomoże, mówić do was będę.



#### NAUKA XIX.

## O powinnościach rodziców i nauczycieli ku dzieciom, zwierzchności ku podwładnym.

"Jeśli kto o swych, a najwięcej o domowych pieczy nie ma, zaprzał się wiary i jest gorszy niźli niewierny".

I. Tym. V. 8.

Sam Bóg nakazał cześć, uszanowanie, posłuszeństwo i miłość dzieci ku swoim rodzicom; sam Bóg nakazał uszanowanie, posłuszeństwo podwładnym, poddanym i sługom ku swoim zwierzchnikom, panom i gospodarzom, jak się mówiło na przeszłéj nauce. I oni mają prawo tego domagać się od nich. Ale téż, ze swojéj strony, rodzice, zwierzchniey, panowie i gospodarze ścisłém wypełnianiem obowiazków swoich, jakie Bóg również i na nich włożył, zasługiwać na to powinni. Ten jest jedyny środek dla nich, do osiągnienia prawa swojego.

Matka, nosząc w żywocie jeszcze dziécie, już ma powinności dla niego. Należy jéj pilnie czuwać, aby w zwyczajnéj porze wydała go na świat, a wydała zdrowe; zatém powinna, pod ciężką odpowiedzialnością przed Bogiem, wystrzegać się wszystkiego, co może ją gwałtownie poruszyć i wstrzasnać, tak co do ciała, jak i co do umysłu; wystrzegać się powinna ciężkiej pracy, a zwłaszcza podejmowania znacznych ciężarów; wystrzegać się przebrania miary w pokarmach, a bardziej jeszcze w napojach, czyli przebrzydłego pijaństwa; wystrzegaćsie nakoniec wszelkich potwornych widcków; bo to wszystko nader zgubne ma wpływy na dziécię. Gdy zaś je szcześliwie na świat wyda, sama karmić powinna: "Niechaj nie wstydzi się być karmicielka, która została matka", mówi św. Chryzostom; samo nawet przyrodzenie ją do tego obowiązuje. Lecz gdy matki pokarm jest niewystarczający dla dziecka, lub stan zdrowia nie pozwala saméj karmić, niechaj z najwiekszą troskliwościa dobiéra kobiétę zamężną na zastępstwo siebie; niechaj wyszuka zdrowej, cnotliwej i szcześliwego temperamentu osoby: bo podług zdania najbieglejszych i doświadczonych lekarzów, z piersi karmicielki dziecię wysysa zdrowie lub chorobe, skłonności dobre lub złe na wiek swój cały. Niechaj matka lub karmicielka razem z soba niemowlecia spać nie kładzie, lecz do osobnéj kołyski, i to się zalecap od ciężkim grzéchem, raz, że to niezdrowo dla niemowlęcia, a nadewszystko, że częste bywają przypadki uduszenia. Gdy dzieci cokolwiek mówić poczynają, należy przyuczać je do żegnania się, do odmawiania paciorka. Powinny się przyzwyczajać, aby bez paciérza nigdy nie przystępowały do posiłku, bez niego nie poczynały, ani kończyły dnia. Należy od samego dzieciństwa uczyć je katechizmu, gruntownych zasad religii św., miłości i bojaźni Bożéj, miłości bliżniego, i ta nauka ze wzrostem dzieci wzrastać powinna i mićć piérwszeństwo przed wszystkiémi innémi, bo ona stanowi prawdziwa mądrość, a tém samém posadę szczęścia człowieka i na ziemi i w wieczności. Sam Duch św. powiada, przez usta psalmisty Pańskiego: "Początek mądrości bojaźń Pańska." (Ps. CX. 10). Tak, bracia katolicy! przekonani być powinniśmy, że tylko ugruntowanie w religii św. prawdziwie

kształci serce człowieka, czyni go istotnie dobrym, czyni go miłym w oczach Boga i ludzi, pożytecznym spółeczności. Bez téj nauki inna światowa, choćby i największa, niepożyteczna, owszem szkodliwa, tak dla tego, kto ją posiada, jak i dla społeczności ludzkiej. Wielka nauka w sercu bezbożném, to miecz w ręku szalonego. Téj prawdy nie trzeba dowodzić. Przejrzyjmy tylko dzieje narodów, a mianowicie dzieje Kościoła św., a tam znajdziemy wiele bolesnych przykładów, jak ludzie uczeni, a bez bojaźni Bożej, potoki łez i krwi ludzkiej wylewali i wylewają. Rodzice więc i wy ich zastępcy, nauczyciele! wołam na was i imieniem Boga zaklinam, abyście z większą usilnością starali się zaszczepiać w młodocianych sercach dziatek bojaźń Bożą, aniżeli dawać im bodaj najświetuiejsze wychowanie światowe. Bardziej starajcie się zostawić w puściźnie dla dzieci waszych bojażń Bożą, waszemi słowy, a nadewszystko czynami w ich serce zaszczepioną, aniżeli majątek lub znaczne kapitały; bo majątek w rękach dzieci, nié mających bojaźni Bożéj, rozproszy się jak dym w powietrzu. Gdy to mówie nie odwodze bynajmniej rodziców i nauczycieli od wszechstronnego ukształcania dzieci; owszem: zachęcam do tego i zapewniam, iż gdyby rodzice, będąc w możności, zupelnie go zaniedbali, ciężkoby grzészyli w obliczu Boga, społeczności i swoich dzieci; bo przekonany jestem, że wszelkie nauki są arcypożyteczne, i potrzebne dla człowieka, że człowiek bez nauki jest jak ciało bez duszy, że jak się różni rozumny człowiek od nierozumnego zwiérza, tak się różni człowiek wykształcony od nieuka, że świątynia nauk jest przysionkiem niebieskiej świątyni, ale wtenczas, gdy się ona wznosi na fundamencie wiary Chrystusowej. Wreszcie: duch religii Boskiéj wymaga, aby wszechstronnie kształcił się człowiek, ten król przyrody i dziedzie nieba; ale na to tylko chcę zwrócić uwagę waszą, bracia katolicy! że bez nauki światowéj obejść się jeszcze można, jak się obchodzą milijony ludów, bez nauki zaś religii św., w żaden sposób; że piérwsza stanowi powiérzchowna i materyjalną ozdobę człowieka, druga nadaje mu wewnętrzną, duchową wartość, i sprawia prawdziwe szczęście dla niego i spółeczności, O! tak niezawodnie! gdyby to każdy człowiek gruntowną miał naukę religii św., gdyby każdy był przejęty bojażnią Bożą, miłością Boga i bliżniego i niémi się rządził, o! co za szczęśliwa byłaby społeczność ludzka! nie trzebaby sądów i praw innych nad św. Ewangieliją i głosu sumienia: wtenczas ziemia, słusznie teraz padołem płaczy nazwana, byłaby prawdziwym rajem. Nie odwodzę także rodziców i od godziwego zapewnienia funduszu dla swoich dzieci: owszem, twierdzę, że do tego sumiennie są obowiązani, jako narzędzia Opatrzności Boskiéj względem dziatek, a jeżeli są rodzice, co nie dbają wcale o zapewnienie losu dzieci, jeżeli są i tacy, co trwonią jeszcze spadkowy fundusz po swoich przodkach, który dzieciom z prawa sprawiedliwości zostawić powinni, to okradają swoje dzieci, i za to

kiedyś ciężko przed Bogiem odpowiedzą.

Jakim sposobem ukształcać serca dzieci podług nauki religii św.? Oto gdy już myśl dzieci rozwijać się poczyna, gdy nabiérają zdolności do zastanawiania się, dać im gruntowne pojęcie o Bogu, o Jego przymiotach, o Objawieniu, o Jezusie Chrystusie, o przeznaczeniu człowieka, objaśniać im paciérz, przykazania Boże, kościelne i dalsze przepisy religii św., stosując takowe do życia praktycznego i uważać, aby dzieci zawsze były czémś pożyteczném zajęte, bo próżnowanie jest matką wszystkiego złego - i Pismo św. powiada: "poślę go na robotę, aby nie próżnował, bo wszelkiéj złości nauczyło próżnowanie." (Ekkl. XXXIII. 28-29). Starać się poznać skłonności dzieci; zwracać pilna uwagę na ich rozmowy i postępki, a skoro spostrzeżemy w nich coś nagannego, należy przestrzegać i napominać łagodnie, okazując, że te rozmowy i postępki temu lub owemu przykazaniu Boga, Kościoła, lub przepisowi religii sw. są przeciwne, zatém nie podobają się Bogu, że są grzéchami, a więc zasługują u Boga na karę, dla uniknienia których, w swoim czasie, spowiadać się z nich potrzeba będzie. W razie zaś bezskutecznych przestróg i niejednokrotnych napomnień, za ważniejsze i występne wykroczenia, surowo karać. Zaleca to Pismo św.: "Nachylaj szyję jego za młodości, obijaj boki jego, póki jest dziécięciem, aby snaś nie zatwardniał i nie stał się nieposłusznym, a będziesz miał żałość serdeczną." (Ekkl. XXX. 12). W grozie więc, jak widzimy i w karności na

leży utrzymywać dzieci, ale gdy samą tylko srogością rodzice i nauczyciele względem dzieci powodować się będa, to ich usposobia do chytrości, tak, iż dzieci, lękając się zbyt surowego obchodzenia się z niémi, będa kryć się z wadami i swoje wykroczenia kłamstwem zasłaniać. Stąd koniecznie wypada rodzicom i nauczycielom w obchodzeniu się z dziećmi największe zachować umiarkowanie. Należy z surowościa łaczyć łagodność i dobroć, a to w ten sposób: dozwalać im godziwych przyjemności, łagodnie upominać zboczenia dziecinne, a surowo karać za wystepki; okazywać litość i własne cierpienie, objaśniając, że to uczynić przymuszeni byli, przez wzgląd na przyszle ich dobro. To największe i najważniejsze zadanie dla rodziców i nauczycieli, aby ich dzieci kochały i lękały sie razem: takie usposobienie dzieci jest istotnym i koniecznym warunkiem do należytego ich wychowania. Lecz żeby nauka wiary, bojaźni Bożéj, miłości Boga i bliźniego wrażała się w serca dziecinne, żeby dzieci, jak powinny, spełniały z powolnością wszelkie rozkazy rodziców i nauczycieli; potrzeba, iżby ci w oczach dzieci zyskali największą powagę, aby dzieci każdy rozkaz, każde zdanie z ust rodziców i nauczycieli pochodzące, uważały jakby wyrok Boski. Jakim sposobem na taką powagę zasłużyć mogą rodzice i nauczyciele u dzieci? Oto naprzód starać się powinni żyć bogobojnie, starać się powinni, aby dzieci nigdy nie dostrzegły w ich postępkach i rozmowach niczego, coby się rozmijało z naukami i przestrogami im dawanémi. Tylko bowiem nauka, wypływająca z serca i z przekonania, trafić może do przekonania i serca; inaczéj dawana, bez przykładów praktycznych, nauczy tylko dzieci pięknie, moralnie rozumować, ale ta nauka nie przejma się bynajmniej, nie odbije się ona w ich życiu. Dobrze powiedział pewien filozof pogański: "długa droga przez przepisy, ale krótka i skuteczna przez przykłady" i proste przysłowie nas uczy: "blisko jabłko pada od jabłoni." Po 2-re: rodzice i nauczyciele w obecności dzieci strzedz się powinni wszelkiéj płochości, trzpiotalstwa i błaznowania, bo przez to tracą powagę. Po 3-cie: starać się im należy wszelkiego, komukolwiek danego słowa ściśle dotrzymywać, a mianowicie obiecane nagrody lub kary

dzieciom do skutku przywodzić: tym sposobem obudza sie ufność dzieci ku rodzicom i nauczycielom, będa ich słuchać, w niezawodnéj nadziei nagrody lub kary, sposobić sie sami do dotrzymywania danego komu słowa, czyli kształcić w sobie będą piękny charakter duszy. Po 4-te: Powinni zawsze i wszędzie, mianowicie w obecności dzieci. zachowywać świętą sprawiedliwość - i jednych dzieci, z przyczyny zmysłowego w nich upodobania, nad drugich nie przekładać widocznie, bo to między niémi rodzi zazdrość i wzajemną nienawiść, a ku rodzicom i nauczycielom słuszny żal i nieufność. Po 5-te nakoniec: Powinni rodzice żyć z sobą w zgodzie i jedności malżeńskiej: w oczach dzieci nie przyganiać jedno drugiemu; jeżeli jedno wyda rozkaz, udzieli nagrody lub kary, drugie winno to potwierdzić; oboje rodzice winni się nawzajem szanować, jeżeli chcą zasłużyć na szacunek u dzieci. Oto powinności rodziców i nauczycieli ku dzieciom. Zwróćcie teraz uwagę: czy się one ściśle wypełniają? Ileż to takich rodziców w wyższéj klasie społeczności, którzy dzieci swoje, dopóki ich jeszcze uczyć nie pora, pod zupelne zawiadywanie oddają niańkom, nie przekonawszy się wprzódy, czy te są bogobojne, obyczajne i delikatne; im to poruczają mówić z dziećmi z rana i w wieczór paciérz, zwyczajnie w sposób machinalny: czy zaś punktualnie odmawiaja go, lub nie, rodziców czestokroć bynajmniej to nie obchodzi: i często się zdarza, że od nich wprzódy nauczają się wyrazów grubych, niemoralnych, obrażających miłość Boga i bliźniego, — nauczają się strachów i zabobonów i t. d. aniżeli paciérza. Niańkom i innym służacym dzieci rozkazują, łają ich, czasem i biją, przed niemi kapryszą, i jeżeli ci poskarżą się przed rodzicami, sami obwinionymi zostana; bo ich dzieci to paniczowie, im wszystko wolno, albo tak doskonali, że nie złego nie zrobia. Tém psują się dzieci i nabiérają zgubnego dla Chrześcijaństwa wrażenia od samego dzieciństwa, że służący i poddani to nie bracia w Chrystusie, nie bliżni, nie ludzie, to coś środkującego między człowiekiem a źwiérzęciem, że oni panom wszystko powinni, a panowie im nie zgola. Gdy już dzieci nauczą się czytać pilnie, starają się niektórzy rodzice i nauczyciele, aby ich dzieci wiele

umiały na pamięć wierszyków i powiastek, chocby te i mniéj obyczajne były, aby zaczynały szczebiotać obcym językiem. Szczęśliwy ojciec pyszni się swoim synem, skoro przypadkowo wymknie się z ust jego dowcipny jaki żarcik, choćby ten był i nieskromny i szczypiący bliźniego; szczęśliwa matka, dumna ze swéj córki, gdy ona kilkadziesiąt wyrazów powié po francusku, pobrząka na fortepianie, gdy jest śmiała i dowcipna, piękną ma kibić, zgrabnie tańczy i zyskuje oklaski płochéj młodzieży; a na to ani zwrócą rodzice uwagi: czy się téż kształci ich serce podług zasad Boskiej religii? I cóż dziwnego, że wychowując podobnie, sposobią tylko dzieci na zarozu-mialców, na samolubów, pogardzających i lekceważących innymi?... Wiele jest rodziców w niższéj klasie, którzy sami nie znają głównych zasad religii świętéj, katechizmu, a nawet nie umieja dobrze paciérza, nie chodzą do koscioła, dla nauczenia się i dzieci swoich nie uczą, a jak sami zaniedbują obowiązki chrześcijańskie, tak nie dbają, aby dzieci takowych dopełniały. Niebogobojne wychowane dzieci, podrósłszy, nie szanuja rodziców, sa krnabrne i nieposłuszne: rodzice je za to brzydko łają, straszne na nich miotają przekleństwa, do czego dzieci przywykłszy, żadnéj nie zwracają uwagi, nie poprawują się, a tylko same, nauczone od rodziców łajania i przekleństw, traktują podobnież nawzajem swoich rodziców. Nié ma po takich domach milości i jedności familijnéj, nie ma spokoju: a rodzice nawet nié mają prawa narzekać na dzieci swoje, że sa złemi, bo sami winni, żle je wychowując, a za tę winę odnoszą już karę i w tém życiu, cierpiąc od własnych dzieci, i jeszcze większą ponosić będą w życiu przyszlém, wieczném, za niedopełnienie obowiązku tak wielkiego, tak ważnego, jakim jest wychowanie dzieci. O rodzice, rodzice! nigdy nie wypuszczajcie z pamięci powinności waszych. Prawda, że w zawodzie waszym bardzo wiele jest pracy i trudów, potrzebne tam ciagłe czuwanie, potrzebna wielka roztropność, ale za to czeka was wielka u Boga nagroda, wielka wdzięczność od społeczności ludzkiéj w najodleglejszych pokoleniach. Rodzice i nauczyciele! wy jesteście ogrodnikami w winnicy Pańskiéj: niechże dom wasz bedzie żyzna ziemia dla młodych latorośli waszych, skądby mogły one ciagnąć w siebie pożywne soki duchowe. Często poléwajcie te latorośle wodą nauki, a nadewszystko zbawiennych przykładów; oczyszczajcie naokoło nich ziemię z dzikiego zielska i chwastów, aby nie zasłaniały ich przed niebieskiém słońcem, dającém potrzebne światło i ciepło dla nadobnego wzrostu; aby ich nie głuszyły, nie zabiérały potrzebnych im soków, czyli: usuwajcie z domów wszelkie zgorszenie. Okrzesujcie te latorośle z dzikich gałązek i wilczków, oskrobujcie z nich porost i mech, przeszkadzający do swobodnego wzrostu, czyli, odzwyczajajcie dzieci wasze od wszelkich występnych nałogów i wad, a wyrosną one kiedyś w piękne drzewa, wydające piękne owoce dla siebie, dla was i społeczności ludzkiéj, którémi nasycać się będziecie tu i w wieczności.

Rodzice i nauczyciele! wy jesteście siewcami Bożymi! szcześliwi, skoro słowem i przykładem zasiewać będziecie na roli sere dziatek ziarno zbawienne; biada zaś wam, jeżeli rzucicie na nie nasienie kąkolu: bo nasiona złeczy dobre, z dzieci przejdą na wnuki, z tych na prawnuki wasze, i tak następnie, od pokolenia do pokolenia, przechodzić beda aż do skończenia świata, - a was za to albo przekleństwo, albo błogosławieństwo czeka wieczne. Rodzice i nauczyciele! wy jesteście nakoniec stróżami źródla Kościoła Chrystusowego, stróżami źródła społeczności ludzkiej; o jak wielkie, jak zaszczytne powołanie wasze! wszak to dziatki przez was wypielegnowane, są wszystkie dziatkami Kościoła Bożego, dziedzicami Królestwa niebieskiego, a jeszcze jedne z nich będą kapłanami czyli pełnomocnikami Bożymi w dziele zbawienia, inne ojcami. obywatelami, urzęduikami i t. d.; do was to należy strzedz pilnie, aby to źródło nie było zmącone, aby z niego nie wychodziły nieczyste strumienie, szpecące rolę Pańska, hanbiace Kościół Boży, szpecące społeczność ludzka, a dla was przyczyniające umartwienia i zgryzoty za życia, a wieczną karę gotujące po śmierci. Wy urzędnicy, panowie, gospodarze i wszelkiego rodzaju zwierzchnicy! jeżeli chcecie, aby podwładni wasi wam, jak im Bóg przykazał, byli posłuszni, wierni i z uszanowaniem, sprawujcie się względem nich sami także, jak wam Bóg przykazał, pamiętając, że przełożeństwo Bóg wam poruczył, nie tak na korzyść

wasza, jak raczéj na korzyść podwładnych waszych: widzimy to w Ewangielii św., gdzie Jezus Ghrystus powiada do uczniów swoich: "A ktoby między nami chciał piérwszym być, będzie sługą waszym. Jako Syn człowieczy nie przyszedł, aby Mu służono, ale służyć i dać duszę swa na okup za wielu" (św. Mat. XX. 27 - 28). Badźcie dla nich sprawiedliwymi, przystępnymi, łagodnymi. uważajcie ich jako braci swoich w Chrystusie, kochajcie ich, jak dzieci własne, dbajcie o ich potrzeby duchowe i materyjalne; dbajcie o ich wygody, stósowne do stanu, jak o własne, poblażajcie im w lekkich uchybieniach, podług zalecenia Apostola narodów: "A wy panowie toż im czyńcie, odpuszczając groźby: wiedząc że i ich i wasz Pan jest w niebiesiech, a nié masz u niego wzgledu na osoby". Wtenczas podwładni wasi będą dla was dobrymi i życzliwymi; lecz postępując z niémi nie po chrześcijańsku, a czestokroć nawet nie po ludzku, ich psujecie, i najcześciej gdy podwładni są złymi dla swoich zwierzchników, oni sami są winni. Tak, zwierzchnicy! wypełniajcie ściśle według ducha Ewangielii św. powinności wasze względem podwładnych, a wtenezas tylko będziecie mieli prawo domagać się, aby i oni ściśle względem was powinności swoje wypełniali. Amen.

### NAUKA XX.

### Wykład piątego przykazania Bożego.

"Nie zabijaj".

Tém przykazaniem rozkazuje Bóg każdemu człowiekowi popiérwsze: Żeby ani sobie ani innym ludziom, jakimkolwiek sposobem samowolnie i rozmyślnie nie odbiéral życia. Powtóre: Żeby ani siebie ani drugich nie kaléczył. Potrzecie: Żeby ani sobie ani innym nie szkodził na

zdrowiu, a przypadkiem utracone zdrowie aby wszelkiémi godziwémi sposobami starał się odzyskać. Poczwarte: nakoniec, zakazuje zabójstwa na duszy, jakiém jest zgorszenie. Te bardzoważne materyje starać się będę, przy pomocy

Bożéj, rozwinąć w następującéj nauce:

Bóg, jako Stwórca, nadal życie każdemu człowiekowi; a więc sam Bóg tylko jest Panem życia i śmierci każdego: "Bo chocia żywiemy, Panu żywiemy, chocia umiéramy, Pany umiéramy, choć tedy žywiemy, choé umiéramy, Pańscy jesteśmy" (Rzym. XIV. 8). Samobójca i zabójca targają się na prawo Boże. Samobójstwo i zabójstwo należą do największych zbrodni, jakie tylko na świecie popełnić się mogą. Samo przyrodzenie tego nas uczy. Kogóż bowiem dopełnione samobójstwo i zabójstwo najokropniéj nie przeraża? Któż nie patrzy na zabójcę z największym wstrętem i oburzeniem? I Pismo św. starego Zakonu rozkazuje zabójców karać śmiercia, mówiac: "Ktokolwiek wylał krew człowieczą, będzie wylana krew jego, bo na obraz i podobieństwo Boże uczynion jest człowiek". Samobójstwo i zabójstwo jest największą pogardą człowieczeństwa i zniewagą Boga, bo człowiek, jako obraz i podobieństwo Boże, na największy zasługuje, po Najwyższéj Istocie, szacunek. Jest największém pogwałceniem świętéj sprawiedliwości i milości. Popierwsze: względem zabitego, któremu wydziera się życie, z najdroższemi skarbami nié mogace iść w porównanie; nadto, razem z życiem wydziéra mu się sposobność dobrze czynienia, a tém samém wydziéra się sposobność do zbiérania zasług na wieczną nagrodę. A jeżeli zabity zostawał w grzéchu śmiertelnym, natenczas wydziera mu się sposobność do pokutowania i potrąca się go na wieczne potępienie. Cóż to za okropna zbrodnia! Powtóre: Samobójstwo i zabójstwo jest pogwałceniem świętéj sprawiedliwości względem krewnych, rodziny i przyjaciół zabitego, którzy częstokroć dręczą się boleścią i niepohamowanym smutkiem. z powodu straty drogiéj im osoby, oraz z powodu straty rozmaitych korzyści, jakie z niej otrzymywali. Poczwarte: Jest pogwałceniem świętéj sprawiedliości względem społeczeństwa ludzkiego, które traci w zabitym pożytecznego ezlonka. Zabójca, z powodu téj zbrodni, puszcza się pospolicie w otchłań wielu innych zbrodni i sam dla siebie zostaje katem, bo we dnie i w nocy doświadcza zgryzot sumienia i niespokoju za życia, a w wieczności zarabia na potępienie, jak uczy św: Jan apostoł: "A wiécie, że wszelki mężobójca nie ma żywota wiecznego" (I. święty Jan III. 13).

Jeżeli, mimo tak smutnych i opłakanych skutków zabójstwa, popełnia się ta zbrodnia między ludżmi, to mniejsze sprawia podziwienie, bo jest pospolicie wynikiem innych zbrodni. Człowiek bowiem, niestarający się panować nad źwierzęcemi namiętnościami swojemi, im więcej im popuszcza cugli, témbardziej zaczyna lekceważyć prawo Boże, prawo przyrodzenia, z czasem traci sumienie, jeżeli je miał; traci wiarę, zostaje bezczelnym, zostaje istném żwierzęciem, dla którego już nie ma nie prawego, nie świetego, który w dogodzeniu swoim namiętnościom uważa cel życia i każdą zawadę w tém dogodzeniu stara się uprzątać; taką się koleją przychodzi do zabójstwa i innych zbrodní. Człowiek bez wiary, z przyrodzenia żywy, nieumiejący panować nad swojémi namiętnościami, gdy im dogodzić nié może, wpada w rozpacz i obrzydza sobie życie; albo przez zbytnie dogadzanie namiętnościom, osłabiony na zdrowiu, życie swoje mając sobie i innym za ciężar nieznośny; albo, dopuściwszy się haniebnego jakiego czynu, téj hańby znieść nie umiejąc, lub za ten czyn spodzićwając się ciężkiej jakiej kary rządowej i nie mając dosyć odwagi do jéj wytrzymania; albo nakoniec i wierzacy i dobry Chrześcijanin, licznémi cierpieniami znekany, traci zmysły, dostaje pomieszania i staje się samobójca. Stad, nietyle sa dziwne wypadki zabójstwa i samobójstwa, ile dziwną jest rzeczą, że w dzisiejszych czasach oświaty i naukowej i religijnej, pomiędzy ludźmi wyższej klasy, pomiędzy ludźmi z wielu względów nawet zdaje się religijnemi, jeszcze są upoważniane i usprawiedliwiane pojedynki, jeszcze się one gdzieniegdzie praktykują. O! tacy ludzie nie są bynajmniej ducha chrześcijańskiego, gdyż nie słuchają Jezusa Chrustusa, nakazującego miłość nieprzyjaciół, po piérwsze słowem: "Miłujcie nieprzyjacióły wasze: dobrze czyńcie tym, którzy was mają w nienawiści, a módlcie się za prześladujące i po-

twarzające was"; powtóre przykładem: albowiem sam się modlił do Ojca niebieskiego, będąc do krzyża przybitym, za swoich oprawców, mówiąc: "Ojcze! odpuść im, bo nie wiedzą, co czynią" (św. Łuk. XXIII. 34). Tacy ludzie sami siebie potępiają, odmawiając w modlitwie Pańskići te prośbę: "odpuść nam nasze winy, jako i my odpuszczamy naszym winowajcom". Tacy ludzie nié mają nawet zdrowego rozsądku, bo i ten zemstę potępia, gdyż pewien filozof pogański powiedział: "Nie ludzką, ale zwiérzecą jest rzeczą, uderzenie za uderzenie oddawać". Dowodzą oni potrzeby pojedynku w ten sposób: honor i sława jest najdroższym skarbem człowieka; utrata jego jest większa nad utratę życia; skoro jest honor skalany, nié ma innego sposobu oczyszczenia go, jak przez krew. Prawda, że honor powinien być uważany za najdroższy skarb i Pismo św. tak nas naucza: "Lepsze jest imię dobre, niż wielkie bogactiva" (Przyp. XXII. 1); lecz nie mają właściwego pojecia: co to jest honor, jakim sposobem się nabywa i traci. Nie chea wiedziéć, że honoru dowodzi postepowanie pod wszelkim względem sumienne i prawe, że nabywa się honoru przez życie bogobojne, światobliwe czyli przez ścisłe wypełnianie powinności względem Boga, względem siebie samego, względem bliźnich i przez poświęcenie się dla dobra publicznego; że traci się tylko honor przez życie bezbożne, przez niesprawiedliwość, nierzetelność i przez zwiérzęce, poniżające nalogi. Zatém nabywanie, utrzymanie i tracenie honoru zależy od nas samych, a nie od innych ludzi. Może, zaiste, zły człowiek, czerniąc nas w oczach lekkowiernych i nierozważnych ludzi, nasze imię dobre przyćmić, ale czas odsłania prawdę, przywraca dobrą sławę, a samego oszczercę hańcą okrywa. Czy podług zasad zdrowego rozsądku tracimy honor, czy zasługujemy na poniżenie, jeżeli od nikczemnika jakiego bywamy znieważeni, nie dawszy do tego najmniejszych powodów, czy raczéj sam się nie poniża znieważający nas niewinnie? Co za nierozum, co za bezbożność, okrucieństwo, dzikość i barbarzyństwo! wychodzić na pojedynek z tym. który nas skrzywdził, znieważył i wystawiać na niebezpieczeństwo albo życie swoje, a przynajmniej zdrowie i zbawienie duszy, albo czychać na życie, zdrowie i zbawienie

swojego przeciwnika! Na żadną uwagę nie zasługuje i ta wymówka: że, będąc skrzywdzonym na sławie, nie wyzwać, albo wyzwany nie pójść na pojedynek, jest to być tchórzem, jestto siebie shańbić, zasłużyć na pogardę, zostać wyłączonym z dobrego towarzystwa. Prawda, że taki sąd nieraz wygłaszają w wyższéj społeczności; lecz pamiętajmy, że patrząc ze stanowiska religii Boskićj, w duchu zdrowego rozsądku, tak myśląca społeczność nie jest wyższą, lecz najniższą; takie są zasady świata czyli bezbożnych ludzi, hajdamaków, posłanników szatana, nieprzyjaciół Ewangielii świętćj i samego Jezusa Chrystusa. Jeżeli te zasady szatańskie są dla kogo świętsze od wyroków Boskich, od światła rozumu, to daremna z nimi rozprawa i nié ma co rzucać pereł przed wieprzami, jak się wyraża Pismo świete.

Nietylko tém przykazaniem: "Nie zabijaj", zakazuje Bóg dobrowolnie i rozmyślnie sobie i innym odbiérać życia, lecz nadto: zabrania wszelkich rozbojów i kaléczenia, tak siebie samych, jako i innych ludzi. Jezus Chrystus, nazywając swych wyznawców owieczkami, wielką nam daje naukę, że jako one są z przyrody łagodne i cierpliwe, nié mając rogów, jak kozły, nikogo nie bodzą i wolą raczéj same znosić, aniżeli komu zadawać cierpienia, tak i my powinniśmy te niewinne zwierzątka naśladować, jeżeli uznajemy za Pastérza naszego Jezusa Chrystusa. Ten Bógczłowiek szczególniejsze okazał upodobanie w cnotach cichości, łagodności, cierpliwości i pokory; zdaje się, że na tych jednych cnotach całą doskonałość chrześcijańską zasadza, gdy ich tylko każe uczyć się od siebie; "uczcie się ode mnie, żem jest cichy i pokornego serca". Zatém ciężko grzeszycie, bracia katolicy! którzy na bliżniego, na waszego brata, na człowieka, na ten obraz boski zuchwale podnosicie ręce, chocby w czémś wobec was przewinił, choćby rzeczywiście zasługiwał na ukaranie, jeżeli do tego nie jesteście upoważnieni urzędem, do którego należy karać występki i zbrodnie w podwładnych. Urząd na to ma prawo; a nawet, jak lekarz, zgangrenowaną rękę lub nogę odcina, aby nie pociaguęła całego ciała przedwcześnie do grobu, tak urząd od Boga postanowiony ma prawo, w ostatecznych zdarzeniach, zbrodniarzowi,

przeciw któremu wszelkie poprawcze środki bezskutecznie były użyte, śmierć zadawać, aby nie szkodził społeczności: bo i św. Paweł, Apostol powiada, że urząd: "nie bez przyczyny miecz nosi" (Rzym. XIII. 4). Ma prawo także ojciec i matka, lub ich zastępcy, dzieci swoje chłostą ukarać. A prywatne osoby bez grzechu mogą tylko uderzyć rozbójnika, porywającego się na nich, nie popełnią grzéchu, nawet i zabijając go, jeżeli inaczéj niemogą własnego życia ocalić; bo każdy człowiek miłości własnego życia i zdrowia ma prawo oddawać pierwszeństwo nad miłość życia i zdrowia bliżniego; każdemu bowiem zalecił Bóg z własnéj milości brać miarę milości bliżniego. Na téj zasadzie nie grzésza żołniérze, zabijając przeciwników swoich w czasach sprawiedliwych wojen. Grzészą zaś przeciw temu przykazaniu Boga: "Nie zabijaj" ci wszyscy, którzy, powodowani cheiwością zbiorów, przez wycieńczenie siebie lub innych zbyteczną pracą, przez ujęcie należytego wypoczynku, posiłku lub odzienia w czasie zimowym, przez przebranie miary w pokarmach lub napojach; czyli przez przebrzydłe upijania się lub upajania drugich, przez niewstrzymywanie namiętności ciała, gniewu, smutku, lub jakimkolwiek innym sposobem, szkodzą sobie albo innym na zdrowiu; ci, którzy zdrowia zrujnowanego, samowolnie lub przypadkiem, nie starają się wszelkiemi godziwemi sposobami poprawić; ci, którzy, przez skapstwo, żadnych nie chea ponosić wydatków na środki, do odzyskania utraconego zdrowia służące. Tu jeszcze powiedzieć muszę, że chwalebny zwyczaj u prostaczków, gdy chorzy udają się do świetych Sakramentów, gdy czynia śluby Bogu pójść gdzie na odpust do cudownego miejsca, dać jalmużny, na msze święte, lub jakie uczynić oflary do kościoła, albo przedsiębiorą inne jakie wykonać dobre uczynki, aby Pan Bóg przywrócił im zdrowie: bo Bóg najpiérwszym, najlepszym i najpewniejszym jest lekarzem; lecz przy podobnych aktach religijnych, nie godzi się zaniedbywać i środków zwyczajnych, które sam Bóg zostawil; to jest: należy udawać się do lékarzów, mających naukę i doświad: czenie, tylko nie do szarlatanów, bo to bezbożniki, przez gwsła, szeptania, zamawiania i t. p. durza lekkomyślnych chorych dla zysku lichego. Zaniedbać tych środków, za pomocą

których odzyskuje się zdrowie, a udawać się do Boga o uléczenie cudowne jest grzéchem ciężkim kuszenia Pana Boga, który bez nader ważnych pobudek nie zwykł czynić cudów. Tak, bracia katolicy! jestto wielkim występkiem nie ratować uszkodzonego zdrowia, bo jako życie, ze wszystkich doczesnych darów Bożych jest najzacniejsze i najgodniejsze szacunku, tak zdrowie, którego utrate można nazwać wstępem do utraty życia, pierwsze po niem trzymać powinno miejsce. Miłość życia i zdrowia sama tylko miłość Boga przewyższać powinna. I dobry Chrześcijanin, na wzór apostołów i milijonów męczenników we wszystkich stuleciach Kościoła św. okazujących się, hojnie szafuje zdrowiem, chętnie poświęca życie, gdzie idzie o rozszérzenie chwały Bożéj; o zachowanie świętych praw Jego, lub o zbawienie bliżnich, albo dobro ogólne; zresztą zaś zawsze i wszędzie powinniśmy oszczędzać i szanować życie i zdrowie, tak własne, jako i bliżnich na szych.

Ale jeszcze, jak wam wiadomo, człowiek jest złożony z ciała i duszy: a jak ciało ma właściwe sobie życie, podległe różnym chorobom i śmierci; tak dusza ma sobie właściwe życie z męki i Krwi Jezusa przysposobione, ma swoje choroby i śmierć, sobie właściwe. Życiem duchowém duszy jest łaska Boga poświęcająca, na Chrzcie św. otrzymana: jéj zdrowiem jest wolne sumienie od wszelkiego i najmniejszego grzéchu; chorobą duszy jest grzéch powszedni, śmiercią zaś grzéch śmiertelny, a skutkiem jego jest wieczne potępienie. Jeżeli mamy wielki obowiązek szanować i zachować własne i bliźnich życie doczesne, zachować zdrowie, chroniąc się chorób, a utracone zdrowie odzyskiwać; to daleko większy jeszcze mamy obowiązek szanować w sobie i w bliżnich życie i zdrowie duchowe, to jest: i sami unikać grzéchów śmiertelnych i powszednich, i bliżnich naszych, ile możności, strzedz i od nich odwodzić. Skoro więc, nieszczęściem, utracimy to życie duchowe, czyli dopuścimy się grzéchu, najśpieszniéj starajmy się, środkami przez religiją Boską wskazanémi, oczyszczając się z grzéchów, odzyskać łaskę poświecająca i niejako wskrzeszać duszę; starajmy się także i innych grzészników do tego pobudzać. Zaniedbanie tych

starań jest wielkiém wykroczeniem. Stad miarkujmy o wielkości wykroczenia tych, którzy sami leżąc w nałogach śmiertelnych grzéchów, nie myśląc o powstaniu z nich, nietylko przez szpary patrzą na występki bliźnich, ale jeszcze, przez złe przykłady, rady, namowy, dowcipne, gorszące żarty i piosnki, innych przywodzą do grzéchu. Tacy ludzie są poslannikami szatana, usiłującemi rozszerzać jego królestwo na ziemi, są wrogami Jezusa Chrystusa i zbawienia rodu luddzkiego, oni usiłują zniweczyć zasługi, wypływające z męki i śmierci Zbawiciela, oni z Nim wojne tocza. Jezus Chrystus posyła do winnicy swojéj robotników, kaznodziejów i spowiedników, aby tę rolę Pańska oczyszczali z chwastu, wypleniali z niej wystepki, uprawiali, a potém aby zasiéwali ziarna zbawienia, a oni zasiéwają kakol i rozpleniają zielska. To są zbójcy dusz ludzkich, najświętszą krwią Boga-człowieka odkupionych, daleko wieksi zbrodniarze, aniżeli zbójcy na ciele, bo zgorszenie, którego oni są źródłem, z czasem wzmaga się, rośnie jak potok na wiosnę i zaléwa okolice, parafije, niekiedy i kraje całe. Widzimy nieszczęsne tego przykłady na Wolterze i na patryjarchach sekt różnych, którzy całe kraje zgorszyli i odszczepili od Kościoła Chrystusowego. Co za opľakany stan zgorszycieli! bo zře, wynikře ze zgorszenia, zbyt trudne, a nawet częstokroć niepodobne do poprawy. Jeden zgorszył dwie, pięć, dziesięć osób, z tych może każda zgorszyć po kilkanaście lub kilkadziesiat - a tak rozszérza się zgorszenie, niekiedy od pokolenia do pokolenia i jakiż wynaléżć sposób do zatamowania tego potoku? Tak wiec, kiedy nawet piérwszego gorszyciela ciało w proch się rozsypie, to wszystkie zgorszenia od niego początek biorące przywalać będą, niby walące cieżkie kamienie, nieszczesną duszę jego. Dlatego straszny czytamy w Ewangielii św. wyrok Boga-człowieka, wydany na gorszycielów: "Biada światu dla zgorszenia, ale biada temu, przez którcgo na świat przychodzi zgorszenie; lepiéj byłoby jemu, żeby kamicń młyński zawiązać u szyi jego i zatopić w glębokości morskiej, lepiej byłoby jemu, żeby nie narodził się na świat. (sw. Mat. XVIII. 6—7)

Bracia katolicy! abyśmy się strzegli zbrodni samobójstwa, zabójstwa, bicia, a nawet zforzeczenia bliźnim, uzbrójmy się tarczą żywéj wiary, bojażni sądów Bożych i miłości bliżniego. Trzymajmy na wodzy namiętności swoje, hamujmy w piérwszym pojawie gniéw, nie dozwalając mu wybuchnąć; ćwiczmy się w łagodności, ciehości i pokorze, w tych to zasadniczych cnotach chrześcijańskich, strzeżmy się zazdrości i nienawiści ku bliżnim naszym, braciom w Jezusie Chrystusie. Abyśmy nie zgorszyli niewinnych, miejmy baczność na nasze postępki, bądźmy ostrożnymi w żartach i w mowie. A przy takiém czuwanja nad sobą, prośmy Boga o pomoc, któréj proszącym nigdy nie odmawia. Amen.

#### NAUKA XXI.

# O szóstém przykazaniu Bożém.

"Nie cudzołóż."

Tém przykazaniem zaleca Bóg małżonkom zachować wiarę małżeńską, w czasie ślubu u stóp ołtarzów Pańskich, przed Jezusem Chrystusem, w najświętszym Sakramencie utajonym, który kiedyś będzie Sędzią naszym i w obliczu Kościoła św. nawzajem zaprzysiężoną; a razem zakazuje wszystkim wszelkiéj nieczystości w uczynkach, w słowach i w myśli.

Bóg, jako najwyższa Mądrość, jako szczególny miłośnik rodzaju ludzkiego, postanowił małżeństwo dla szczęścia i utrzymania się ludzi na świecie. I to postanowienie Boskie nietyłko widzimy w Objawieniu, lecz nawet i w prawie przyrodzoném, gdyż i między poganami i między dzikiémi ludy istniało zawsze i istnieje małżeństwo; a postanowiwszy to jednoczenie się mężczyzny i niewiasty, wymaga, ażeby oni wyższą miłością wzajemną, aniżeli nakazaną miłością bliżniego i tą nawzajem zaprzysiężoną powodowani, żyjąc wspólnie, byli jedno drugiemu w potrzebach duchowych i cielesnych pomocą, w watpliwościach radą i w smutkach pociechą. Z tego wspólnego pożycia, z téj wzajemnéj troskliwości, o jakież to wypływa wzajemne

szczęście! i to jest najpiérwszym celem małżeństwa. Bóg postanowił ten stan i dlatego, aby się rodzaj ludzki roz-mnażał, lecz to nie jest koniecznym warunkiem małżeństwa, mianowicie w czasach, gdy ludzie bardzo rozmnożyli się na świecie. Dowody téj prawdy widzimy w mał-żeństwie św. Józefa z Najświętszą Maryją Panną, Bolesława, króla polskiego ze św. Kunegundą i w wielu innych małżeństwach chrześcijańskich. Bóg postanowił małżeństwo, jako narzędzie Opatrzności swojej do należytego wychowania dziatek, gdyż wychodowanie i wychowanie człowieka nie tak łatwe, jak zwiérzęcia. Zwiérzę bowiem, z lona matki wyszedlszy, we właściwem sobie odzieniu, kilka tygodni, a najwięcej kilka miesięcy od matki potrzebuje pokarmu, potém, własnym instynktem wiedzione, samo dla siebie znajduje pożywienie, ręką Stwórcy przygotowane; oto i wszystkie potrzeby zwierzęcia, do utrzymania życia. Nie tak się dzieje z człowiekiem: — ten nagi przyszedłszy na świat, ledwie iskierkę ma w sobie życia i prawdziwym jest niedołega; nie może zmienie miejsca nawet swojego położenia, nié może sam przystąpie do matki, dla wzięcia pokarmu. Przez lat dziesięć i więcej potrzebuje odzienia, pomieszkania i positku, ze sztuka, trudem i wielu rękami przygotowanych, potrzebuje około siebie opatrzenia i mozolnego pielęgnowania, potrzebuje przez lat kilkanaście mozolnego nad sobą czuwania i wielkiego poświęcenia się dojrzałych osób, nim sam, stawszy się członkiem społeczności, potrafi zaradzić potrzebom swojego życia. Bóg, z niewystowionej dobroci swojej, wlał wielką miłość, wielkie przywiązanie w serca rodziców a szczególnie w serce matki ku swojemu dziécięciu, z któréj miłości i najprzykrzejsze z lubościa podejmują starania około swojego dziécięcia i nie szczędzą pracy, trudów i kosztu dla niego; matka nawet rada czynić ofiary ze swojego wczasu i ze zdrowia dla dziecka. Prócz wychodowania dziécięcia, potrzeba jeszcze wychować je na członka spoleczności, aby, odbiérając od niej pomoce, dla zadosyć uczynienia świętéj sprawiedliwości, sam ze swojej strony także niósł jéj pomoc, był jéj użytecznym, a nie próżnym ciężarem. Dla usposobienia dziécięcia tego, trzeba go wdrożyć do jakichś obowiązków, trzeba mu nauki stoso-

wnéj do stanu, trzeba dać mu przez naukę i przykład pojęcia religijne, pojęcia celu, do którego jest stworzonym, trzeba go postawić na zbawiennéj drodze; słowem: trzeba go uczynić dobrym chrześcijaninem, gdyż inaczéj nie będzie istotnie dobrym członkiem społeczności. Ileż tu pracy, poświęcenia się, a w wyższéj klasie i niemało kosztu potrzeba na wychowanie należyte dziécięcia! Tego wielkiego i ścisłego obowiązku rodzice dopełnić mogą jedy-nie tylko połączonémi ich siłami; lecz te siły łączyć się w tém nie będą jeżeli oni miłość i wierność małżeńską, w czasie ślubu nawzajem zaprzysiężoną, pogwałcą, jeżeli trzecia osoba między niémi się wmiesza. Stąd nastapić koniecznie musi poróżnienie, wzajemna nieufność, w końcu nienawiść, a wtenczas pospolicie, jak w innych sprawach, tak i w wychowaniu dziatek, jeden drugiemu na przekor czynić będzie, i to poróżnienie i tę wzajemną nienawiść rodziców, dziatki, cokolwiek przychodząc do poznania, postrzegą. Odtąd nie będą miały dla nich należytego uszanowania, nie będą im ufać i korzystać z ich przestróg, nie będą przed niémi otwartémi, szczérymi; aby się nie narazić ojcu lub matce, wypadnie manewrować; a tak nauczą się przewrotności kłamstw i innych występków, które w dalszym ich wieku ściągną na nich pogardę w społeczności i przyczynią dla nich i dla ich rodziców niemało przykrości i zgryzoty. Co za smutne takie wychowanie dzieci! Prócz tego nieporozumienie i wzajemna nienawiść rodziców, jako gospodarzów, sprawi w domu rozstrojenie i nieład, a w skutek tego: liczne nastąpią straty i niedostatki, bo uczy nas doświadczenie, że przy zgodzie rzeczy małe rosną, a w braku zgody nawet liczne dostatki się rozpraszają, Niekiedy i to się przytrafia, że z pogwałcenia szóstego przykazania, przybywszy z obcéj rodziny spadkobierca okrada z funduszu prawych dziedziców. Krzywdę występna matka wynagrodzić powinna, a jak trudne i prawie niepodobne to wynagrodzenie! Co za nieszczęsne skutki przestąpienia szóstego przykazania Bożego! Dlatego to Bóg, miłośnik ludzi i ich szczęścia, nietylko nakazuje zachowanie wiary małżeńskiej, nietylko surowo zakazuje złych uczynków, ale jeszcze zakazuje w dziewiątém przykazaniu swojém zléj żądzy, złéj myśli, jakby chcąc samo źródło złego, źródło nieszczęść ludzkich zatamować.

Teraz, wyobraźmy sobie, bracia katolicy! społeczność ludzką złożoną z członków bez wychowania, albo złożona z dorosłych, którzy nie znają ojca, dzieci, których wstydzi się matka, których, następnie, wychowanie zupełnie zaniedbane było. Oh! jeżeli w dzisiejszéj społeczności za całkowitém niemal wygaśnieniem bojaźni Bożéj, miłości Boga i bliźniego, téj posady ludzkiego szczęścia, samolubstwo czyli egoizm i materyjalizm opanowały prawie każdego człowieka, jeżeli niepohamowana cześć zysku, dumę i dogodzenie we wszystkiém zmysłowości zwierzecej, uważają po większej części ludzie za jedyny cel swojego życia ziemskiego, a stad uciemiężenia niższych, niesprawiedliwość, kłamstwa, chytrość, podejścia i inne występki zalały ziemie, tak dalece, że, na nieszczęście, sprawdza się, z nader malym wyjątkiem przysłowie: "nie wierz nikomu, nikt cię nie zdradzi", - to cóż byłoby ze społeczeństwem, gdyby się zupełnie potargały święte zwiazki małżeńskie, albo gdyby zupełnie były zaniedbane, a ludzie żyli jak zwiérzeta, bez żadnego porzadku? O! natenczas dałyby sie widziéć same tylko gwałty, łupiestwa i rozboje, dałyby się słyszéć same jeki, łzy i narzekania, a społeczność ludzka byłaby jakby zbiorem nierozumnych, dzikich, i drapieżnych źwiérzat. Dlatego to Bóg w starym Zakonie, dla obwarowania wierności malżeńskiej, przez Mojżesza ustanowił prawo, ażeby cudzołożników, na uczynku złapanych, kamienowano: "Jeżeliby kto cudzolożył z żoną drugiego... śmiercią niechaj umrą i cudzołożnik i cudzołoznica. " (Lev. XX. 10). Jeżeli w nowym Zakonie zostało zniesione to tak surowe prawo, to nie dlatego, aby cudzołóstwo przestało być zbrodnia, lecz że Bóg w prawie łaski, okazał osobliwe miłosierdzie swoje nad grzésznikami, nie karząc ich natychmiast śmiercią, lecz zostawiając im czas do upamiętania się, do poprawy i pokuty; skoro to nie nastapi, nie minie ich surowa kara w życiu przyszłem, a tem surowsza, że wieczna, jak czytamy w liście św. Pawla, ap.: "Nie mylcie się: ani poróbnicy, ani balwanom slużący, ani cudzołożnicy, ani psotliwi, ani sodomczycy.,.. nie osiągną Królestwa Bożcgo." (I. Kor. VI. 9). Wiele jak widzimy, złego wypływa z pogwałcenia wiary małżeńskiéj, lecz nie mniéj wypływa także złego z rozwiązłości osób wolnego stanu. Osoba uwiedziona zatrutą bywa na cale życie głębokim smutkiem nad opłakanym i zagrodzonym dla siebie losem. Okazanie się skutków rozwiązłości ściąga na nią niesławę i hańbę; dla ich uniknienia albo zawczasu czestokroć używa zbrodniczych zapobiegań tym skutkom, albo, zostawszy matką, okrutnie odbiéra życie twojemu potomstwu, a pospolicie i nieochrzezonemu, zatém podwójnego dopuszcza się zabójstwa: na ciele i na duszy, pozbawiając dziécię swoje oglądania oblicza Boskiego na wieki. Co za okropne zbrodnie! Jak straszna zapamiętalość: wstydzić się ludzi, a nie lękać się surowych sadów Bożych! Jeżeli uwiedziona osoba, bojaźnią Bożą przejęta, nie odbiéra życia swojemu potomstwu, to ono, skoro matka jest stanu wyrobniczego, staje się przeszkodą do służby, lub jakiéj pracy, z któréj utrzymywała życie swoje i w ostatnim niedostatku żyć bywa przymuszoną ze swojém potomstwem, które w dziecinnym wieku nieraz życie kończy w nędzy, albo, jeżeli dorośnie, zostając w pogardzie, widząc siebie odartém z przywilejów, jakie mają prawe dzieci w społeczności, narzeka, Izy leje, a czasem przeklina tych, co mu życie dali, nie podług religijnego i społecznego porządku. Rodzice i krewni uwiedzionej osoby, uważają to za wielkie nieszczęście, trapią się głębokim smutkiem, czują słuszny żal i narzekają na uwodziciela. A ty, nikczemniku, jeżeli nie starasz polepszyć losu uwiedzionéj przez ciebie osoby, jeżeli się nie przykładasz do wychodowania i wychowania twojego dziécięcia, do czego z prawa świętej sprawiedliwości obowiązany jesteś, czyliż robak sumienia we dnie i w nocy tobie nie dokucza za tyle smutku i zgrvzot poczynionych, za tyle łez, wyléwanych codziennie? Jeżeli zaś nie czujesz tego robaka, jeżeli nędza i niedola ludzka, jakiéj jesteś sprawcą, nie cię nie obchodzi. toś nietylko bez sumienia, bez Boga, bez wiary. aleś jeszcze bez czucia i serca, hańbisz w osobie swojej istote ezłowieka, będąc do tyla spodlonym! A ty, bezbożny obywatelu albo rządco! który używasz przemocy, grozisz, bijesz i katujesz niewinną, dla sprowadzenia jćj z drogi cnoty, jesteś gorszy od szatana, bo ten przez samo kuszenie i poduszczania usiłuje skłonić ludzi do zlego, lecz gwałtem nikogo nie zmusza. Nieszczęśliwa ofiaro! padaj do nóg twoim oprawcom, aby ci nie wydzierali najdroższego skarbu twego, niewinności, a gdy ich tygrysie serce nie da się zmiękczyć, i skoro nie znajdziesz środka do odwrócenia téj klęski, uzbrój się w odwagę i męstwo, na wzór piérwszych Chrześcijan i podług nauki Jezusa Chrystusa: nie lękaj się tych, co katują i zabijają ciało, ale bój się tego, który ciało i duszę wtrącić może do piekła na wieki. Często, przez gorące modły proś Boga o cierpliwość dla siebie, o upamiętanie się dla prześladowców, i strzeż swojéj niewinności, na wzór Józeta w Egipcie, który wolał narazić się na gniéw Faraonowéj, aniżeli obrazić Boga; a za to odbierzesz podwójną koronę panieństwa i męczeństwa w życiu wieczném.

Wy, pograżeni w mętach bezprawiów! bezczelni i zbydlęceni, co się jeszcze przechwalacie ze swoich wystepków i zbrodni i tém gorszycie niewinną udodzież, przypomnijcie, ach, przypomnijcie sobie, że prędzéj czy późniéj przyjdzie wam leguąć naśmiertelném łożu: tam otworzą się wam oczy na uznanie prawdy, uobecnią się przed wami wszystkie nierządy i nieszczęsne ich skutki, legną one na duszy waszéj, jak ogromny ciężki kamień i przejmą was rozpaczą o zbawienie! Nie czekajcie więc, ach! nie czekajcie owéj okropnéj chwili, poprawcie życie, zapobiegajcie wszekiemu złemu, jakie z waszych nierządów i że zgorszeń wyniknąć mogło, a chwytajcie się pokuty, dla zbawienia

duszy waszéj.

Wy zaś, czyste, niewinne dusze! często przypominając sobie okropne skutki nierządów, objawiając się i w społeczności ludzkiéj i w pojedyńczych osobach, widząc nieraz, mianowicie po znaczniejszych miastach, osoby niedołężne, licznym chorobom podległe, widząc jak one dla siebie i innych są ciężarem, z powodu rozwiązłego życia, widząc je jakby napiętnowane karą Bożą już i w tém życiu; słysząc jak Bóg sprawiedliwy, wszystkich, z wyjątkiem siedmiu ludzi, pokarał potopem za nieprawości tego rodzaju, a późniéj Sodomę i Gomorę, owe bogate i wspaniałe miasta, siarczystym ogniem z nieba rzuconym, spalił z licznymi ich mieszkańcami za podobne występki, jak

czytamy w Piśmie św. starego Zakonu (Gen. XIX. 24); słysząc nareszcie jak Duch św. wyrokiem swoim, przez usta św. Jana, apostoła, w objawieniu ogłoszoném, ludzi za grzéchy cielesne wyłącza z królestwa niebieskiego: "Nie wnijdzie do niego nie nieczystego, albo czyniącego obrzydliwość" (XXII. 28). Strzeżcie się, powiadam, to wszystko słysząc, wy, dusze niewinne, wszelkich nieczystości w uczynkach, które plugawią ciało, tylokrotnie przez święte Sakramenta poświęcone, ciało, które jest Kościołem Ducha św., które jest, podług nauki wielkiego apostoła, członkiem Jezusa Chrystusa (Efez. V. 3). Strzeżcie się nietylko uczynków ale i wszelkich słów, obrażających skromność, odganiających wstyd, tę tarczę niewinności. Starajcie się zachować jak czystość ciała tak i czystość serca, albowiem z niego, jak powiada Zbawiciel: "pochodzą złe myśli, mężobójstwa, cudzołóstwa, poróbtwa, kradzieże, falszywe świadcctwa, bluźnierstwa, teć są, które plugawią człowieka" (św. Mat. XV. 29. 20). Każda myśl nieczysta, skoro się w głowie pojawi, starajcie się jak najprędzéj oddalać, tak, jakby siedzącym wam przy ogniu padła iskra na odzienie wasze, żwawobyście ja zmietli, aby nie spaliła odzienia. A jeżeliby się nie udało prędko odegnać złych myśli, wezwijcie pomocy Anioła-stróża waszego, wezwijcie pomocy Najśw. Maryi Panny, téj największéj milośnicy świętéj cnoty czystości, mówiąc: Pod Twoję obronę... lab Zdrowaś Maryjo, albo inna modlitewke jaka. Bo i sama myśl nieczysta, skoro w niéj czuje się upodobanie, jest ciężkim grzéchem, jak naucza nas Jezus Chrystus mówiąc: "Wszelki. który patrzy na niewiastę, aby ją pożądał, już zcudzołożył w sercu swojém" (św. Mat. V. 28). A nadewszystko zatykajcie uszy wasze na piosnki, dowcipne żarty, lub jakie mowy gorszące, zamykajcie oczy na lubieżne widowiska, zaryglujcie te drzwi do duszy, aby przez nie wpadłszy nieprzyjaciel zbawienia, nie popełnił duchowego zabójstwa. Troskliwie unikajcie rozwiozłych towarzystw, bo, jak nau-cza Psalmista Pański: "Ze świętym, świętym będziesz, a z mężem niewinnym, niewinnym będziesz i z wybra-nym, wybrany będziesz, a z przewrotnym, przewrotny zostaniesz" (Ps. XVII. 26. 27). Zerwijcie wszelkie stosunki

z osobami, wiodącemi was do upadku, choćby te osoby były pożyteczne jak prawa ręka, noga lub oko; pamiętając na przypowieść Jezusa Chrystusa: "Jeżeli ręka albo noga ciebie gorszy, odetnij je; jeżeli ciebie oko twoje gorszy, wyłup je; lepiéj jest tobie wnijść do żywota ułomnym, niż mając obie ręce, obie nogi, obie oczy, iść do piekła w ogień nieugaszony" (św. Mar. XIX., 42. 46). Porzućcie czytanie książek światowych, któreby namiętności zapalić mogły, zaniechajcie wszelkićj nieskromności w odzieniu i przebiéraniu się. Unikajcie próżnowania, które jest matką wszystkiego złego. Często zadawajcie sobie umatwienia ciała, bo, jak naucza Kościół święty: "wstrzemięźliwość w pokarmach i napojach poskramia pychę ciała". Pilnie czuwajcie nad sobą, pamiętając na wyrażenie apostoła, że: cnotę nosimy w kruchych naczyniach.

Małe dziatki! ażebyście zrozumieli dzisiejszą naukę i z niéj korzystali, w krótkich słowach objaśnię ją dla was. Wiédzcie, żć te uczynki, te zabawy i swawole wasze, których wstydzilibyście się wykonywać w obecności rodziców, lub jakiéj poważnéj osoby, że te mowy, te żarty, piosnki i myśli, które wy same uważacie za brzydkie, nazywają się nieczystémi, kalają i szpecą dusze wasze, czynią je obrzydliwymi w oczach Boga i skazują ją na wieczne potępienie. Lubo brzydkich swawoli waszych, a tém bardziéj myśli, nie dojrzy oko ludzkie, szpetnych mów i piosnek nie dosłyszy ucho, ale Bóg wszechmocny, wszędzie obecny, wszystko widzi, wszystko słyszy, skrytości nawet serca człowieka przenika, za dobre hojnie nagradza, za złe surowo karze, a więc strzeżcie się tego wszystkiego, co jest złém, co jest brzydkiém.

Rodzice! pilnujcie, strzeżcie dziatek waszych, jak źrenicy oka waszego; dziatki, to zakład święty, przez Opatrznośc w rękach waszych złożony, o który się dopomni Pan Bóg, ażeby bez skażenia był Mu zwróconym w dzień ostateczny. Odciągajcie je od złego towarzystwa, brońcie pokątnych schadzek, brońcie im nieprzyzwoitych mów, pieśni i żartów, przestrzegajcie w ich postępkach największej skromności. A wszyscy, podług przestrogi Ducha św.,

12

pamiętajmy na ostatnie rzeczy, jakiémi są: śmierć, sąd niebo i piekło, pamiętajmy we wszystkich sprawach naszych, a nigdy nie zgrzészymy. Amen.

### NAUKA XXII.

## O siódmém przykazaniu Bożém.

"Nie kradnij".

Bóg, jako Istota najsprawiedliwsza, wymaga, aby każdy człowiek świętą sprawiedliwość, tę jedyną posadę szczęścia społeczności, ściśle zachował. Prawodawcy wszystkich narodów zawsze w tém naśladowali madrość Boska. I żadnego nié ma ucywilizowanego narodu, któregoby prawa nie uważały złodzieja za nieprzyjaciela społeczności ludz. kiéj, nie uchwalały surowych kar na niego: a niejeden naród skazuje złodzieja nawet na śmierć. Lecz kradzież nietylko jest surowo zabronioną przykazaniem Bożém i ustawami ludzkiémi, ale jest jeszcze potępioną przez samo przyrodzenie. Głos tajemny odzywa się w sercu każdego: "co tobie niemiło, nie czyń drugiemu, albo czego nie cheesz, aby tobie ludzie czynili, nie czyń drugiemu". A któżby to chciał, aby własność jego była przez kogo jakimkolwiek sposobem wydartą? Dlatego to kradzież wszędzie poczytuje się za czyn hanbiący: kto ją popełnia, zasługuje na powszechną pogardę i przekleństwo między ludźmi; dlatego prawość jest we czci u wszystkich i nić ma nikogo, ktoby nie chciał być uważany za człowieka prawego; tak dalece, że ci nawet, którzy nie zasługują na ten zaszczytny tytuł, usiłują sami go sobie nadać. Są ludzie, co się nie obrażają, gdy kto ich uznaje za niedowiarków, za ludzi rozwiązłych obyczajów; lecz żaden, nawet najbezbożniejszy, nie zniesie, gdy kto go nazwie nieprawym, nieuczciwym złodziejem. Mimo to, w dzisiejszych, nieszczęsnych czasach, kiedy zdaje się, że nie Bóg, Stwórca wszechświata panuje i rządzi ludźmi, lecz pogań-

ski Plutus czyli złoto i srébro, najwięcej okazuje się złodziejstwo, kradzież, pod rozmaitémi zasłonami. O! bracia kochani! nietylko ten jest zlodziejem, co kradnie szkatuly, co z kieszeni wyciąga kieski, co z obory wolu, ze stajni konia wyprowadza w nocy i t. p., lecz każdy, kto w jakikolwiek sposób krzywdzi bliżniego, zabiéra mu własność nieprawnie, przestępca jest siódmego przykazania. I tak: urzędnik, u którego świętej sprawiedliwości dokupować się trzeba, a mianowicie przed którym datek jaki niesłuszną sprawę zamienia na słuszną, i przeciwnie, złodziejem jest. Słuchajcie, łapownicy! co mówi o was Duch święty, przez usta Izajasza, proroka: "Biada wam, którzy usprawiedliwiacie bezbożnego za podarki, a sprawiedliwość sprawiedliwego odejmujecie od niego" (Isai. V. 22). Przestępcą jest przykazania siódmego obywatel, pan włości, który poddanych swoich przynagla dwa i cztéry razy wiecej sobie odrabiać, aniżeli warta siedziba, jaka oni maja w posiadłości od pana. Rzadki obywatel, któryby podobnie nie mówił: mój sługa jest moją własnością, a więc jego osoby, jego czasu i jego mienia mam prawo używać, jak mi się podoba: śmiesznością i dziwactwem byłoby utrzymywać z nim jakie rachunki. Takie jest, niestety, często zdanie panów, mających włoście, zdanie dziewietnastego stulecia, nazwanego wiekiem oświaty, wiekiem postępu, zdanie niby to ludzi z wyższém wychowaniem, nazywających się Chrześcijanami, - a to ich zdanie czyliż nie tchnie niewolnictwem, przemoca, barbarzyństwem! Jakież tu pojęcie ducha religii Boskiej, której szczycą się być wyznawcami, a odrzucają jéj naukę, że i panów i włościjan "jest Pan w niebiesiech a nié masz u niego względu na osoby" (Efez. V. 9), która każe tak panu, jak i włościjaninowi odzywać się: Ojcze nasz, któryś jest w niebiesiech". Jestże tu pojęcie, że i włościjanin jest człowiekiem, jest również obrazem Boga jak szlachcie, hrabia, książe i t. d., że i włościjanin jest dla każdego bliżnim, jest bratem w Jezusie Chrystusie, zatém brat brata nié może być własnością, jak naprzykład sprzet jaki, koń, wół i t. d.; jest on wprawdzie poddanym, czyfi podwładnym dla porządku w społeczności, lecz jego nadużycia, krzywdy mu wyrządzanej sam Bóg, ten, powszechny Ojciec, równie panów jak i włościjan, dopomni

się na strasznym sądzie.

Przestępcą siódmego przykazania jest każdy gospodarz, który nadużywa czeladnika w pracy, odmawia mu przyzwoitych wygód, z narażeniem jego zdrowia, który w końcu roku jemu, albo rzemieślnikowi za jaką robotę, pod rozmaitémi błachémi pozorami, albo całą albo część jaką zatrzymuje umówionej zapłaty; jest to nietylko występkiem przeciw siódmemu przykazaniu Boga, lecz nadto

jest grzéchem, wołającym o pomstę do nieba.

Przestępcą siódmego przykazania jest każdy, jakiegokolwiek rodzaju służący, który, lubo sam osobiście nie krzywdzi swojego gospodarza, lecz gdy przez lenistwo, czy
niedbalstwo zaniedbuje zrobić tego, co był powinien i pan
ponosi stratę, gdy z przyczyny niedozoru jego zmarnuje
się rzecz jaka, lub ukradzioną zostanie. Przestępcą jest
każdy rzemieślnik, co wykonywa robotę jaką niegruntownie, tandetnie, byle zbyć z rąk swoich prędzéj, byle
odebrać umówioną nagrodę, lub ten, który część materyjałów, pozostałą u siebie, zatrzymuje bez zezwolenia wła-

ściciela, zowiąc to bagatela.

Przestępcami siódmego przykazania są kupcy, co fałszują towary, wagę, lub miarę, co oszukują nieznających się na cenie. O! jak często popełniają kradzież przedający i handlujący końmi, bez żadnego skrupułu tając ich wady, narowy, kaléctwa, choroby czasem i zarażliwe. Niejeden bywa tak bezczelny, tak bezbożny, że zapytany: czy koń nié ma wad jakich, słowem honoru, zaklęciem się, bożeniem się i krzywoprzysięstwem zaręcza, że bez zadnych. Łudzą oni swoje sumienie, uniewinniając przed sobą i innymi swoję nieprawość podobném rozumowa-niem: jako mnie oszukano, tak i ja mam prawo innego oszukać, że ja przedaję lub handluje publicznie, we dnie: kupujący, czy handlujący ze mną ma oczy, niechaj się przypatruje - odkrywszy wady, niechaj nie nabywa, a nawet nie jest rzeczą naturalną, bym miał swój towar ganić. Nie widze potrzeby zbijać tego rozumowania. Każdy dobry Crześcijanin, powodujący się miłością bliżniego, uzna go za nieprawe, każdy takiego kupca i handlarza uzna za oszusta, złodzieja, każdy go potępi, kiedy i sam Bóg woła na takich, przez usta Mojżesza: "Nie będziecie czynić kradzieży, nie będziecie kłamać, ani będzie oszukiwał żaden

bliżniego swego" (Lev. XIX. 11).

Przestępcami siódmego przykazania są dzieci, które bez wiedzy i pozwolenia biorąc od rodziców swoich produkta lub rzeczy jakie, rozdają innym, biorąc piéniądze, używają ich na stroje, a co gorsza, na szulerkę, pijatykę, a może i na rozpustę; oni marnotrawią, a rodzicom czasem nie staje na opędzenie koniecznych potrzeb. Gdy rodzice postrzegą u siebie ubytek, następuje napaść na innych, niespokój w domu i obraza Pana Boga, a dzieci, zapiérając się, popełniają drugi jeszcze występek kłamstwa.

Przestępcami siódmego przykazania są rodzice, którzy dziedziczny swój majątek, lub jaki fundusz, przez niedozór, nieład lub zbytki marnotrawią; z téj przyczyny nie są w stanie dać należytego wychowania dziatkom i sami schodząc z tego świata, zostawują je w ubostwie; nie pamiętając, że podług prawa świętéj sprawiedliwości, szafarzami raczéj a nie właścicielami byli majątku, jaki otrzymali w spadku, i że co wzięli od swoich rodziców,

to dzieciom powinni byli przekazać.

A coż mówić o szulerach, którzy dnie i noce trawiąc przy grach hazardownych, niszczą zdrowie, marnuja czas drogi, zaniedbują obowiązków stanu; z nich jedni pozbywają się do ostatka funduszu, nie mają czem zaspokoić nieodbicie potrzeb własnych, a jeżeli mają rodzinę, przyprowadzają do nędzy żonę, dzieci, domowników, nie mają czém opłacić służących, rzemieślników, zaciągają długi na wieczne nieoddanie; drudzy, przez rozmaite figle, nieostrożnych, a choćby bez figlów, nieznających gry doskonale, obiérają do ostatniego szeląga i stają się przyczyną niedostatków, nędzy, łez, nieraz chorób ciężkich, a niekiedy i śmierci dla licznych osób. O zaiste! szulery sa gorsi od formalnych złodziejów – to są rabusie! Na usprawiedliwienie siebie mówią: kto grać nie umié, niechaj do gry nie przystępuje. Lecz, pytam się, czyż miłość bliżniego dozwala korzystać ze słabości jego? Mówią: gdybym nie ja, toby go kto inny ograł. Taka mowa wychodzi na podobną: "miałby być kto inny rabusiem, zlodziejem, to lepiéj, że ja nim zostałem; miałby kto inny brnąć

do piekła, to lepiéj ja pobrnę". Karty lub inne gry zostały wynalczione, aby w dobraném towarzystwie posłużyły za niewinna rozrywkę i zabawę; lecz w ręku tych, którzy zamienili je na narzędzie zysku, niechaj będą ra-

zem z nimi przeklęte.

Przestępcami siódmego przykazania są ci, którzy znalaziszy gdziekolwiek rzecz cudzą, nie starają się wyszukać prawego posiadacza, dla jéj zwrócenia, albo nie mogac wynaléżć właściciela, nie obracają rzeczy znalezionej na jakie dobre uczynki, lecz sobie ją przywłaszczają: "jeżeli znalazieś, a nie oddajesz, ukradieś", powiada święty Augustyn. Jeżeli ty, który znalazieś, jesteś biednym, poradź się spowiednika; skoro ten pozwoli, albo części znalezionej rzeczy, albo całej użyć, będziesz mógł to uczynie bez zawodu swojego sumienia; grzeszą domagający się za rzecz znalezioną zapłaty, chyba sprowadzając do domu, albo utrzymując, ponosili wydatki, jak naprzykład: znalaziszy cudze istoty żyjące, należało je karmie przez czas jakiś.

Przestępcami siódmego przykazania są: dający piéniądze albo rzeczy jakie na lichwę; zabrania tego Bóg przez Mojżesza: "piéniędzy swoich nie dasz na lichwę i zboża nad zwyż nie będziesz wyciągał" (Lev. XXV. 37). A psalmista Pański naucza: że lichwiarz nie będzie mieszkał w przybytkach Bożych (Ps. XIV. 1 — 6.) Także zaciągający długi, nie mając sposobu skądby w czasie opła-

cić mogli, albo wcale nie myślący o wypłaceniu.

Przestępcami siódmego przykazania są wszyscy zwierzchnicy, zezwalający lub dający powód kradzieży, naprzykład: panowie, gdy sługom, domownikom swoim odmawiają lasu na drwa lub narzędzia gospodarskie, powiadając, aby się gdzieindziej starali. Gdy służącym nie dostarczają obuwia lub innych drobnych rzeczy, bez których obejść się niepodobna; ci więc muszą kraść naprzód od swoich panów, gospodarzów, a potém, zwichnąwszy sumienie, odważają się i na znaczne pokrzywdzenie bliźnich. Grzészą wszyscy, namawiający do krzywdy i pochwalający czyniących krzywdę; grzészą ci, którzy wiedzą o czynionych krzywdach i przez perswazyje lub doniesienie komu należy, nie zapobiegają takowym; grzészą ci, którzy bronia

złodziejów, wiedząc, że oni są takimi; ci, nareszcie którzy przyjmują do przechowania, albo kupują rzeczy skradzione, wiedząc lub domyślając się łatwo, że muszą być skradzionémi.

Bracia katolicy! miarkujmy o ciężkości grzéchu pokrzywdzenia bliżnich w jakikolwiek sposób, z wyroku Jezusa Chrystusa, zapisanego w Ewangielii św., jaki ma wydać na strasznym sądzie na odrzuconych: "Łaknąłem, a nie daliście mnie jeść; pragnąłem, a nie daliście mnie pić; byłem gościem, a nie przyjęliście mię; nagim, a nie przyodzieliście mię; niemocnym i w ciemnicy, a nie nawiédzieliście mię. Idźcie ode mnie przeklęci w ogień wieczny, który zgotowany jest djablu i aniolom jego. Tedy mu odpowiedzą oni mówiąc; Panie! kiedyżeśmy cię wi-dzieli łaknącym albo pragnącym, albo gościem, albo nagim, albo niemocnym, albo w ciemności: a nie służyliśmy Tobie? Tedy im odpowié mówiąc: Zaprawdę powiadam wam, pókiście nie uczynili jednemu z tych najmniejszych, aniście mnie uczynili". Jeżeli, jak widzimy, surowy Sędzia ma odrzucić od siebie na wieki, ma skazać na wieczne potępienie tych, co zaniedbuja miłosiernych uczynków; ma wyciąć drzewo, nie wydające dobrych owoców, na spalenie; o! jakże daleko surowszy wyda wyrok na krzywdzących bliźniego, czyliż oszczędzi i nie każe wycinać na spalenie drzewa, rodzącego złe owoce? Bracia katolicy! Jeżeli macie wiarę, że istność człowieka nie kończy się zupełnie wraz ze śmiercia na ziemi, jeżeli niesmiertelna dusza ma stanąć przed Sędzią Bogiem, dla wysłuchania dekretu zbawienia lub potępienia wiecznego, podług zasług na ziemi zgromadzonych, to się przejmijcie bojaźnią sądu Bożego, roztrząsajcie w duchu bezstronnego krytyka sumienia wasze: czy tam nie postrzeżecie jakiéj, choćby najmniejszéj krzywdy, bliżniemu uczynionéj. A gdy się pokaże, iż macie za co uderzyć się w piersi, czyńcie pokutę, wstrzymując się nadal od wyrządzenia krzywd, oczyszczając sumienia przez św. sakrament pokuty, ile w mocy waszéj zwracając krzywdy po-czynione, czy to prosto przez was, czy przez rozkazanie, zezwolenie, namówienie, pochwalenie, poblażanie, uczę-stnictwo, wpływaliście na uczynienie krzywdy, albo téż

przez zamilczenie i obronę nie zapobiegaliście skrzywdzeniu bliżniego! Zwracajcie krzywdy, czyli: czyńcie restytucvie całkowite, bo wielki doktór Kościoła św., Augustyn naucza, że: "nie będą odpuszczone grzéchy, dopóki się nie zwróci cudza własność". Czyńcie restytucyje całkowite i tym, komu je czynić należy, a nie zaspakajajcie fałszywie sumienia waszego, zwracając jakąś cząstkę z wydartych dóbr bliźniego, ofiarując na kościół lub inne dobre uczynki: brzydzi się albowiem Bóg i taką ofiarą i tym, kto obdziéra bliżnich, a pokrywa i zdobi kościół. Czyńcie restytucyją na wzór Zacheusza, który mając szczęście przyjmować w domu swoim Jezusa Chrystusa, odezwał się przed Nim, jak czytamy w Ewangielii św.: "Oto Panie! polowe dóbr moich dawam ubogim: a jeżelim kogo oszukał, wracam we czwórnasób" (św. Łuk. XIX. 8—9). I dlategoż rzekł Chrystus Pan do niego: "dzisiaj zbawienie stało się temu domowi". Czyńcie restytucyje prędko, aby was, przed jéj uczynieniem, śmierć nie zaskoczyła i nie zgubiła dusz waszych; jeżeli wy nie uczynicie, témbardziéj nie uczynią spadkobiercy wasi, a bez niéj nie będzie zbawienia, nie będzie spokojności sumienia, mianowicie w chwili skonu, nie będzie błogosławieństwa Bożego w dziatkach, dobytku, w calym domu waszym. Jeden cudzy grosz, niesprawiedliwie wydarty, niesłusznie zatrzymany, łzami bliżniego skropiony, wyprowadzi wam, bracia katolicy! dziesięć i sto ze szkatuły zamkami i mocnémi ryglami zamknietéj i jeżeli sami nie przyjdziecie do nędzy, to przyjdą do niej dziatki wasze, albowiem bogactwa, choćby i liczne, niesprawiedliwie zgromadzone, rozprosza się jak dym, jak para w powietrzu.

Bracia Katolicy! jeżeli dbamy o zbawienie dusz naszych, o spokojność sumienia, jeżeli dbamy o dobrą sławę pomiędzy ludźmi, strzeźmy się troskliwie wszelkiéj, nawet najmniejszéj krzywdy bliżniego, nie nagabajmy jakimkolwiek niegodziwym sposobem cudzéj własności, a nawet niegodziwym sposobem nabyć jéj nie pragnijmy, gdyż i tego zabronił Prawodawca nasz niebieski w dziesiątém przykazaniu swojém. Wymaga On po nas, abyśmy byli sprawiedliwymi i prawymi, jako wybrani Boga, jako umiłowane dziatki Jego, nietylko co do zewnętrznych

czynów, ale i co do serca i co do myśli. Nie lękajmy się, aby zachowanie ścisłéj sprawiedliwości i słuszności miało nas doprowadzać do ubóstwa i nędzy. Sam Bóg od téj bojaźni nas odwodzi, mówiąc przez usta psalmisty: "Bytem młody i zestarzałem się, a nie widziałem sprawiedliwego opuszczonego, ani nasienia jego szukającego chłeba" (Ps. XXXVII. 25). Gdy, przeciwnie, mówi daléj: "niesprawiedliwi będą pokarani i nasienie bezbożnych zaginie". A więc, rodzice chrześcijańscy! nie tak się troszczcie o zostawienie znacznego funduszu dla dzieci waszych, jak raczéj o zostawienie w puściżnie przez nauki i przykłady bojaźni Bożéj, miłości Boga i bliźnich, jak raczéj o zostawienie w dzieciach waszych nieskażonéj prawości, jeżeli chcecie, aby one w doczesném i wieczném życiu

szczęśliwémi były.

Wszyscy zaś, bracia Katolicy! jeżeli chcemy miéć zupełnie czyste sumienie od występków przeciw siódmemu przykazaniu Boga, jeżeli pragniemy miéć czyste serce i myśli od żądzy cudzego dobra, strzeżmy się przebrzydłéj chciwości bogactw, pamiętając na tę naukę najmilszego Zbawcy naszego: "Nie skarbcie sobie skarbów na ziemi, gdzie rdza i mól psuje i gdzie złodzieje wykopują i kradna. Ale szukajcie... królestwa Bożego i sprawiedliwości Jego, a to wszystko będzie wam przydano" (św. Mat. VI. 19-33). Strzeżmy się próżnowania, jako źródła wszystkiego złego; ono staje się przeszkoda do pracy, skad niewinne i prawe płyną korzyści, ono wiedzie do marnotrawstwa, hulatyki, szulerstwa i t. d. Strzeżmy się wszelkich zbytków, a zachowajmy się w mierności, bo "lepsza jest trocha sprawiedliwego, (jak powiada psalmista Pański), niż wielkie bogactwa grzésznych". W miarę oszczedzajmy własne, abyśmy nie pragneli cudzego. Jeżeli nie będziemy opływali w rozkoszach, jeżeli miéć nie będziemy obfitych dostatków, a chocby nawet i ubóstwo nam dokuczało, kochajmy się w świętej sprawiedliwosci, a Bóg bedzie za wszystko sowita nagroda w niebie, bo "sprawiedliwi posiędą ziemię żyjących (mówi psalmista Pański), i w niej przez całą wieczność mieszkać beda".

===

### NAUKA XXIII.

# O ósmém przykazaniu Bożém.

"Nie będziesz mówił przeciw bliźniemu twemu fałszywego świadectwa.

Potrzeby konieczne do utrzymania życia każdego człowieka, przestającego nawet na bardzo małém, są tego rodzaju, że ich wszystkich sam przez się nigdy załatwić nie jest w stanie. Nikt obejść się nie może bez odzienia, jedzenia i pomieszkania, do którego przyrządzenia, choćby najprostszego, potrzeba sztuki, narzędzi i więcej rak niż dwojga, mianowicie w krajach północnych. Dlatego Bóg, w niewysłowionej dobroci, postanowił, aby się ludzie łączyli w społeczność. Sam powiada przez usta Mojżesza: "Nie dobrze być człowiekowi samemu." (Gen. II. 18). Święci pustelnicy i pustelniczki nie bez woli Boga samotne życie wiodący, stanowia wyjatek z ogólnego rozporzadzenia Boskiego, aby rozmyślając o prawdach wiecznych, bez przeszkody siebie udoskonalili, a i oni sami nic nie odbiérając od społeczności, zawsze bardzo wiele się przykładali do jej dobra, jużto dając z siebie wzór pobożnego życia i pogardy marności światowej, jużto przez gorące modły upraszając od Boga łaski potrzebne, - a niekiedy z tych świętych mężów niejeden u stóp krzyża nauczywszy się sam świątobliwości i madrości anielskiej, stał się wielkim nauczycielem narodów; nadto, aby ludzie, w społeczności zostając, jedni drugim byli pomoca, z wyższych pobudek, niż z nadziei otrzymania także dla siebie wzajemnéj pomocy. Jezus Chrystus najbardziej usiłował i usiłuje połączyć wszystkich ludzi węzłem wzajemnéj miłości, jako rodzinę jednego Ojca niebieskiego, aby ta miłość i wieczna zgoda, za dobre uczynki zapewniona, były pobudką do niesienia każdemu potrzebującemu pomocy, bez względu na wzajemność i wdzięczność. Lecz ta wzajemna pomoc, po większej części nie może się otrzymać bez wzajemnego objawienia jednych drugim swoich potrzeb; w tym celu

dobroć i milosierdzia Boga obdarzyły ludzi mową. O! co za wielki, wspaniały i szlachetny ten dar niebios! jest on cechą, rozróżniającą ludzi od zwierzat. Przez mowe odkrywamy przed innymi nasze niedostatki, abyśmy otrzymali środki zaradzenia im, objawiamy wątpliwości i smutki, dla otrzymawia rady i pociechy. Mowa przekazała nam wiele odkryć i doświadczeń ludzi, przed wieloma stuleciami żyjących: a co nam posługuje do nauki, do doskonalenia siebie, do oświaty powszechnéj i rozlicznych wielkich pożytków. Mowa odkryła nam cel, na jaki stworzeni jesteśmy, i pokazała drogę, wiodącą do niego. Mowa podała nan objawienie woli Bożéj, do któréj się stosując, osiągnąć możemy prawdziwe szczęście doczesne i wieczne. Mowa wywiodła wiele narodów z bałwochwalstwa i barbarzyństwa i złagodziła ich obyczaje. Mowa jawnogrzészników, występnych, a niekiedy zbrodniarzów odmieniła na świętych, na bohatérów cnót chrześcijańskich, na bohatérów ludzkości. Któż może wyliczyć wszystkie korzyści, wypływające dla społeczności z mowy dobrze użytéj, użytéj stosownie do zamiarów Stwórcy, w jakich On obdarzył mową ludzi. Biada tylko, niestety! że ludzie częstokroć, powodowani namiętnościami, zmysłowością zwierzęcą i różnemi widokami doczesnemi, nikczemnémi, jak licznych innych dobrodziejstw Bożych, tak i mowy na złe używając, nieszczęścia na siebie ściągają, tak, iż potrzeba było tego przykazania, broniącego złego użycia mowy: "Nie bedziesz mówił przeciw bliźnicmu twemu falszywego świadectwa."

Przez fałszywe świadectwo rozumié się zeznanie, uczynione przeciwko prawdzie. Bóg postanowił urząd, aby rozstrzygał spory. Urzędnicy mają prawo wzywać świadków i ich wypytywać. Świadkowie powinni stawić się przed sądem, gdzie, dla pewniejszéj wiary, doprowadzeni do przysięgi, tém bardziéj powinni mówić prawdę, całą prawdę i nie więcéj jak tylko prawdę, bez względu na własny, na krewnych i największych swoich przyjaciół interes: do tego są obowiązani pod grzéchem śmiertelnym. Fałszywy świadek popełnia trzy ciężkie grzéchy: Po 1-sze: krzywoprzysięstwo, bo po wykonaniu przysięgi, że prawdę mówić będzie, kłamie; po 2-re: niesprawiedliwość, gdyż krzywdę

wyrządza bliżniemu, dla którego winien miłość i sprawiedliwość; po 3-cie: kłamstwo, gdyż twierdzi lub przeczy, wbrew prawdzie sobie wiadoméj. Nadto: fałszywy świadek grzészy jeszcze przeciwko trzem rodzajom osób: po 1-sze: przeciwko Bogu, biorąc go za świadka fałszu; po 2-re: przeciwko urzędnikowi, oszukując go przez kłamstwo; po 3-cie: przeciwko stronie, stając się przyczyną krzywdy lub potępienia niewinnego. Dlatego "w nienawiści jest u Boga świadek falszywy, który mówi kłamstwo... świadek falszywy zginie", powiada Pismo święte. (Przyp. VI. 16-19). Aby na zawsze zapobiédz téj szkaradnéj zbrodni, tak zgubnéj dla społeczności, Kościół św. rzucił kłatwe na falszywych świadków, prawa cywilne najsurowsze stanowią na nich kary, a dawniej fałszywi świadkowie byli skazywani na śmierć. Fałszywi świadkowie są obowiązywani do wynagrodzenia wszelkiej krzywdy, jaka wyrządzili bliżniemu, obowiązani sa odwołać swoje fałszywe świadectwo, choćby nawet z narażeniem się na niesławe, na karę i śmierć sama, skoro tylko jest nadzieja, że przez to krzywda zostanie wynagrodzona i niewinny nad winnym odniesie tryjumf. Są winni grzéchu krzywoprzysięstwa wszyscy, którzy do niego podkupywali, namawiali, lub przymuszali, naprzykład: panowie swoich poddanych; są winni, którzy wiedzieli o krzywoprzysięstwie, a nie donosili do urzędu; winni urzędnicy, prowadzący sprawy nie podług wyznania świadków. Ci wszyscy obowiązani są do powrócenia krzywdy, jaka się stała przez to bliźniemu, do uniewinnienia niesprawiedliwie obwinionego.

Na złe używać mowy przez kłamstwo, jest występkiem jednym z najniegodziwszych, najbardziéj poniżających człowieka, który najwięcej przyczynia nieszczęść pomiędzy ludźmi. Kłamać — znaczy: mówić inaczej, niż się myśli, a to w celu oszukania bliżniego. Kłamstwo popełnia się mową, pismem, giestem i czynem. Kłamstwo jest trojakie: żartobliwe, czyli wyrzeczone dla zabawy, jak gdyby to Chrześcijaninowi było wolno bawić się tém, co obraża Ojca niebieskiego; 2-re: kłamstwo usłużne, kiedy się używa do dopomożenia bliżniemu, lub odwrócenia od niego jakiego nieszczęścia; nakoniec: szkodliwe, które się popełnia w zamiarze szkodzenia bliżniemu. Wszystkie te rodzaje

kłamstwa są grzéchem. Nie wolno kłamać: ani dla uniknienia mak lub śmierci, ani dla zachowania sobie lub innym życia, sławy, lub majątku, ani dla ocalenia niewinnego, ani nawet dla zapewnienia bliżniemu nieba; bo nie wolno używać środków niegodziwych, do wykonania choćby najlepszych czynów. Również nie wolno używać udawania, które dąży do oszukania drugich; jestto kłamstwo w czy-

nie, niemniéj potępienia godne jak w słowach.

Godzi się niekiedy, an awet jest obowiązkiem, w przykrych okolicznościach, gdyby wyjawienie prawdy pociagneło za soba jakie nieszcześcia lub znaczne szkody, zamilczéć ja, lecz nigdy nie wolno jéj zaprzeczać. Abyśmy się przejęli należytym wstrętem ku kłamstwu, pamiętajmy, bracia Katolicy! że kłamstwo jest nadużyciem najpiękniejszego daru Boskiego, jakim jest mowa, że kłamstwo jest przewróceniem zamiaru Stwórcy, w jakim jéj nam udzielił. Co za nierozum, jakie zaślepienie! zamiast przez mowe oddawać Bogu cześć i chwałę, obrażać Go przez nią; zamiast przez ten Boski dar mowy porozumiawszy się nawzajem z bliżnim, nieść mu, albo od niego otrzymać pomoc, kłamstwem się posługując oszukiwać się wzajemnie, i nim Zbawce znieważać. Społeczność ludzka nié może się utrzymać bez wzajemnego porozumienia się; wiara jednego wspiéra się na rzetelności drugiego, a jak można wierzyć, iż ten mówi prawdę, o którym jest przekonanie, że ma zwyczaj kłamać. Gdyby do tego przyszło, iżby każdy kłamał, znikłaby zupełnie wiara, publiczne zaufanie, a następnie rozprzegłaby się społeczność. Skad? ach! skąd, bracia Katolicy, wzięło się to przysłowie: "nie wierz nikomu, a nikt cię nie zdradzi"? Ach! czy nie stąd, że w obecnych czasach więcej jest kłamców, aniżeli głoszących prawde: bo dlaczegóż między nami weszły w użycie kontrakty, obligi i opisy z wszelkiémi formalnościami i zastrzeżeniami? Czy nie dlatego, że się wiele namnożyło kłamców? Czyliż te kontrakty, obligi i opisy, przez kilku świadków poświadczone, bez których obejść się nie możemy, nie wołają na nas: kłamcy! kłamcy! jedni u drugich nié macie już wiary! O! co za poniżenie Chrześcijanina, brata Jezusa Chrystusa, dziedzica niebios! Co za poniżenie się człowieka, tego króla przyrody, gdy on za-

służył na powszechne uznanie za kłamcę. Co za wyzucie się z godności, co za bezczelność, nie wstydzić się kłamstwa, a jeszcze się z niego przechwalać! A cóż zyskuje kłamca ze swojego kłamstwa? Po 1-sze: Odpowiada na to pogański filozof: to zyskuje, że gdy i prawdę mówi, nie wierzą mu. Po 2-re: Odpowiada nauka chrześcijańska: że lubo przez czas jakiś oszukując bliźnich, odnosi korzyści doczesne, lecz gdy prędzéj czy później odkryje się, że jest kłamca, zasłuży w społeczności na wzgardę i hań-bę, a nakoniec zarobi na wieczne potępienie; czytamy bowiem w Ksiegach Madrości: "usta klamiącego zabijają duszę." (I. 11). I Duch św., przez usta Psalmisty Pańskiego, powiada: Boże! "zatracisz wszystkie, którzy mówią klamstwo," (Ps. V. 7). Bóg jest ojcem i nauczycielem prawdy: gdy się z nią nie rozmijamy, gdy ją czcimy, w niej się kochamy, stajemy się dziećmi i uczniami Boga; kłamiąc, zaciéramy na sobie ten charakter święty, a zamieniamy się na dzieci i uczniów szatana. Powiada bowiem Ewangielija św.: "Wy z ojca djabła jesteście, a pożądliwości ojca waszego czynić chcecie; on był mężobójcą od początku i w prawdzie się nie został, bo w nim nié masz prawdy, gdy mówi klamstwo, z własnego mówi: iż jest kłamcą i ojcem jego" (św. Jan VIII. 44). A więc, bracia Katolicy! najstaranniéj unikajmy kłamstwa i w żartach i w małych rzeczach, bo nałóg kłamstwa w małych rzeczach przechodzi częstokroć bo kłamstwa w najważniejszych, przechodzi w krzywoprzysięstwo. Nié masz krzywoprzysięzcy, ani świętokradzcy, któryby naprzód nie był kłamcą. Miejmy największy wstręt do kłamstwa, a zamiłujmy prawdę, milujmy ją jak samego Boga, który jest jéj początkiem i źródłem jedyném. Miłujmy ją więcej, aniżeli rodziców, przyjaciół, jakiekolwiek widoki osobiste. a nawet więcej aniżeli życie własne. Wy, rodzice i nauczyciele, z największą starannością odzwyczajajcie dziatki wasze od najlżejszego kłamstwa; niechaj nauczą się uważać kłamstwo za wielką zbrodnię, hanbiącą człowieka, aby go przez całe życie troskliwie unikali.

Na złe używa się mowa przez obmowę. Obmawiać — znaczy: powiadać niesłusznie coś złego o bliżnim, w jego nieobecności. Pięcioma sposobami popełnia sie grzéch obmowy.

Po 1-sze: wyjawiając bez potrzeby błędy ukryte, które ktoś popełnił, albo odkrywając czyje wady, dotąd nieznane. Powtóre: tłumacząc dobre uczynki bliżniego za złe. Po 3-cie: zmniejszając zasługę dobrych jego czynów lub przymiotów. Po 4-te: utrzymując, że nie wart tych pochwał, które mu przyznają: co ma miejsce, kiedy kto okazuje niecierpliwość, gdy chwalą drugiego, lub zaprzecza jakimkolwiek znakiem. Po 5-te: zamilczając o pochwałach, należnych dobrym uczynkom bliżniego, lub mówiąc o nich obojętnie, ozięble, tak, że łatwo każdemu widziéć, iż chwalący za mało godnego uznaje pochwały tego, któ-

rego chwali.

Zastanówmy się: z jakiego źródła wypływa obmowa, a postrzeżemy, że jest szkaradnym występkiem. Cóż pobudza człowieka do obmowy? Oto: skażone namiętności. Jedni drugich obmawiają, jużto dla interesu, jużto przez dumę, zazdrość i nienawiść; czyliż takie pobudki nie zasługują na największą pogardę? A cóż mówić o jéj następstwach? Święty Bernard, porównywając obmówcę do żmii, mówi o nim, że za jednym zamachem języka, zabi-ja trzy osoby: zadaje śmierć duchową samemu sobie, przez swój grzéch; zadaje ja temu, którego obmawia, jużto wydziérając mu dobre imię, które stanowi jego życie obywatelskie, już obudzając w jego sercu nienawiść, która go pozbawia życia duchowego. Nakoniec: zadaje śmierć temu, przed którym obmawia, nastręczając mu udział, jaki zwykle przyjmuje w obmowie. Słusznie wiec Duch św. powiada, że jest: "obrzydliwością ludzką obmówca" (Przyp. XXIV. 9) i nakazuje nam stronić od obmówców, mówiąc: "z obmówcami nie mieszaj się" (—31). "Zęby ich oręże i strzały, a ich język miecz ostry." (Ps. XVI. 5). Św. Paweł, ap. zapewnia, że obmówcy "Królestwa niebieskiego nie posiędą." (I. Kor. VI. 9). Są jednak okoliczności, w których wykrycie wad cudzych nie będzie grzéchem, ale jeszcze powinnością; i tak: objawić przełożonemu uchybienia jego podwładnych, w tym celu, aby je skarcił, albo zapobiegł złemu, jakie stąd wyniknąć może; powiedziéć proszącemu o wadach służącego, którego chce zgodzić; powiedziéć o nierzetelności rzemieślnika, którego chce użyć; powiedzićć o niesumienności kupca, z którym miał

zamiar wejść w stosunki, aby oszukanym nie został. Nie będzie także grzéchem wyjawić występki bliźniego, dla własnéj lub cudzéj obrony w sprawach jakich, naprzykład: dowodząc, że świadkowie, stawający przeciwko niemu, składali fałszywe świadectwa, lub popełnili krzywoprzysięstwo; tylko mowić należy samą prawdę, bez żadnych dodatków, złośliwych tłumaczeń, nie mieszając do tego intencyi nagannéj, aby nie wykroczyć przeciw miłości bliźniego, przeciw miłości nieprzyjaciół.

Na złe używa się mowa przez potwarz, która się popełnia, gdy zarzucamy bliżniemu występki, od których jest wolnym, albo powiększając występki lub wady, jakie ma; zaprzeczając mu dobrych przymiotów, uczynków, lub im złe zamiary przypisując. Wszelkie prawa Boskie i ludzkie zgadzają się na potępienie potwarców, świat ich hańbą okrywa. Cóż nadto powiedziéć można dla obudzenia wstrętu do tego grzéchu? Pamiętajmy tylko, że kto miał nieszczęście, przez spotwarzenie bliżniego, uczynić mu krzywdę — jest obowiązany ją wynagrodzić, odwołując potwarz i wszelkiémi sposobami przywracając mu wydarta sławę.

Na złe używa się mowa przez donoszenie czyli plotki. Winnym staje się tego grzéchu, gdy kto, nie majac nawet zamiaru oczernienia kogokolwiek, donosi to, co może naruszyć miłość między krewnémi, zaufanie między przyjaciółmi, porządek między przełożonymi a podwładnymi. Stad to wydarzają się kłótnie, nienawiść, niezgoda i mnóstwo innych nieszcześć. A przeto, z powodu wynikajacych wspomnionych skutków, donoszenia prawdziwe lub falszywe, są zawsze grzéchami śmiertelnémi. Po 1-sze: Gdy kto czyni plotki w zamiarze poróżnienia małżeństwa, familii lub przyjaciół. Po 2-re: Gdy kto nawet nié ma tego występnego zamiaru, przewidzieć jednak był powinien, że te plotki mogą za sobą pociągnąć kłótnie, nieprzyjaźń, lub inne zle skutki. Dlatego Pismo św. powiada: "Obmowa i dwujęzyczny przeklęty: bo wielu zamiesza spokój mających." (Ekkl. XXVIII. 15). Tak, przeklety plotkarz do niezgody bliźnich wiodący, gdyż wykonywa dzieło szatana; prawy bowiem Chrześcijanin poczytuje za powinność, za jedyną rozkosz, godzić powaśnionych i poróżnionych jednoczyć. Należy zatém bardzo być ostrożnym, aby nie mówić nie takiego, z czegoby wypłynąć mogły zgubne następstwa, a słyszane złe o bliżnim zachować przy sobie, z tém przekonaniem, że doniesienie więcéj złego, aniżeli dobrego sprawić może, chybaby szło o przestrzeżenie bliżniego, że ktoś pewnie czyha na jego

życie, zdrowie lub mienie.

Na złe używa się mowa przez obelgę. Przez ten wyraz rozumić się zniewaga, wyrządzona bliżniemu, w jego obecności, słowem, lub czynem. Naśmićwanie się, przycinki, szyderstwa, ubliżające śmieszne przezwiska, wyrzucanie na oczy występków tajemnych, są to obelgi, są to postępowania, uwłaczające szacunkowi i miłości bliżniego, jestto krzywda mu wyrządzona. Grzésznik tego rodzaju obowiązany jest do wynagrodzenia téj krzywdy jak można najprędzej; jeżeli zniewaga była uczyniona publicznie, to téż i zadosyć uczynienie publiczne być powinno.

Na złe używa się mowa przez wydanie sekretu. Sekretem nazywamy wiadomość jednéj, dwóm lub małéj liczbie osób znaną, a któréj nié można uważać za mogącą być rozgłoszoną. Grzészy zatém każdy, kto łamie dobrowolnie sekret, bez słusznéj i ważnéj przyczyny. Jeżeli stąd wynika szkoda bliźniego, to grzésznik powinien ją wynagrodzić. Prawo sekretu zabrania także wywiadywać się o cudzych tajemnicach, czytać listy nie do siebie pisane, lub rozpieczętowane, które przypadkiem dostały się w ręce. Z okoliczności sądzić należy: czy ciekawość, o któréj mowa, ciężkim, lub lekkim jest grzéchem.

Wykracza się przeciwko przykazaniu ósmemu podejrzeniem, które jest słabém i nieudowodnioném przekonaniem o złym występku bliżniego. Ciężkim jest grzéchem, gdy kto, samém podejrzeniem powodowany, miota na niewinnego obelgi, dochodzi u niego rzeczy zginionych i traci

ku niemu zaufanie.

Nakoniec wykracza się przeciw przykazaniu ósmemu lekkomyślném posądzaniem bliżniego. Nietylko czynów, nietylko słów, ale nawet i myśli pokrzywdzających bliżniego surowo Bóg zakazuje. Posądzenie sprzeciwia się sprawiedliwości i miłości bliżniego. Sprawiedliwości, bo przez to zmniejsza się w umyśle tego, co je przypuszcza,

13

dobra sława bliżniego, który ma prawo, aby o nim dobrze sądzono, dopóki złość jego nie wyjdzie na jaw z pewnémi, przekonywającémi dowodami. Miłości, bo niszczy lub zmniejsza przywiązanie, jakie jedni ku drugim miéć powinniśmy. Ten grzéch będzie śmiertelnym, gdy nastąpi zupełne zezwolenie, gdy przedmiot jest ważny, nakoniec gdy pozory do tego są tak słabe, że nie można oprzéć

na nich roztropnego sadu.

Otóż wyłożyliśmy dziesieć przykazań Boskich, jakkolwiek niedokładnie; wykład ten służy jednak do uwidocznienia téj prawdy, że każde przykazanie Boskie jest nader wielkiém i koniecznie potrzebném, jest dobrodziejstwem dla społeczności, wcale niezasłużoném; bo gdyby nam nie dano tych przykazań, natenczas ludzie, zapomniawszy o swojéj zależności od Boga, zapomniawszy o woli Jego świętej względem siebie, zapomniawszy o prawie przyrodzoném, w sercu każdego wyrytém: "co chcesz, aby ci ludzie czynili, to im czyń; co tobie niemiło, nie czyń drugiemu, "samolubstwem i skażonémi namietnościami powodowani, jedniby drugich nienawidzili, uciemiężali, mordowali, jedniby drugim wydziérali majątek, sławę, dobre imie, i tym sposobem czyniac nieznośném wzajemne pożycie na ziemi, zasługiwaliby na potępienie wieczne. Lecz może Bóg ma w tém i swój własny interes? może od zachowywania przez nas przykazań zależy i Jego szcześliwość? O! nie, zaiste, Jego szcześliwość jest nieodłączna od Jego Istoty; nie zależy ona wcale od nas. ani od żadnych przyczyn zewnętrznych; zatém nie przez wzgląd na własny pożytek, lecz na nasz, nadał nam swoje przykazania, a nadając rozciągnął opiekę swoję ojcowska nad naszémi osobami, nad naszémi interesami i nad tymi. którzy dla nas powinni być drodzy. Wdał się w to Bóg wszechmocny dla naszego dobra i wyrzekł do złych: "Cokolwiekbyście uczynili najmniejszemu z moich dziatek. uważać to będę jakbyście Mnie samemu uczynili, a choć byście uszli praw ludzkich, to nie ujdziecie przed Moja sprawiedliwością." Jakież to bezpieczeństwo w téj obietnicy! jakaż to rękojmia sprawiedliwości, prawości, milości i spokoju między ludźmi! Ach! by się przekonać: ileśmy winni dziesięciu przykazaniom Bożym, trzebaby nam zo-

baczyć, ile to pomiędzy tyloma milijonami ludzi istniejących, choćby w jednym dniu tylko, przykazania te przytłumiają występnych myśli i żądz, podłych zamiarów, kradzieży, zabójstw, niesprawiedliwości i wszelkiego rodzaju występków. Gdyby przez wszystkich, jakby należało, ściśle były zachowane te przykazania, nie patrzylibyśmy codziennie na tyle bezprawi, cudza własność byłaby zapewniona, a święta sprawiedliwość domierzoną, potrzebnemu pomoc udzieloną. O! czyliżby w takim razie ta ziemia, dziś padołem płaczu słusznie nazwana, nie stała się rajem? Czy potrzebne byłyby ludzkie prawa, sądy i kary? Bez nich teraz, niestety! obejść się nie można, bo ludzie, po wiekszéj części przytłumili w sobie głos wiary; lecz o jakże są one mało skuteczne, gdy, jak widzimy, bez bojażni, ludzie dopuszczają się występków i zbrodni tajemnych, nnikając za nie kar wymierzonych; przeciwnie: przykazania Boże kłada nieprzerwaną tamę na wszelkie zbrodnie, występki i wady, choćby najtajemniejsze, oraz na żądze i myśli, na te to źródła czynów, bo kary na przestępców rozciągają się z tamtéj strony grobu i na całą wieczność. Tak, bracia Katolicy! przykazania Boże uważajmy za jedno z największych dobrodziejstw niebieskiego Ojca naszego, uważajmy jako dowód Jego mądrości, dobroci i szczególnéj opieki nad nami, a przez samą wdzięczność zamiłujmy te przykazania, starajmy się wiernie najściślej je zachować, jeżeli pragniemy, aby je i drudzy zachowywali, jeżeli pragniemy pokoju i szczęścia w społeczeństwie ludzkiem; nadto jeszcze pamiętajmy, że zachowanie przykazań jest jedynym warunkiem zbawienia naszego, jak naucza Chrystus: "Jeźli chcesz wnijść do żywota, chowaj przykazania" (św. Mat. XIX. 16). Amen.



#### NAUKA XXIV.

## O miłości Boga i bliżniego.

"Będziesz miłował Pana Boga twego, ze wszystkiego serca twego, ze wszystkiej duszy twojej i ze wszystkich sił twoich i ze wszystkich myśli twoich, a bliźniego twego jako samego siebie".

Sw. Łuk. X. 27.

Tém zaleceniem Jezusa Chrystusa są zakończone przykazania Boga, a stąd wielka dla nas nauka, że je zachować powinnismy, nie tak z bojaźni sądów Bożych i kary wiecznéj, jaką zagrożono przestępcom tych przykazań, nie tak z nadziei nagrody wiecznéj, obiecanéj zachowującym je, — jak raczéj powinnismy zachowywać te przykazania z miłości Boskiéj; albowiem nieskończonéj dobroci Bóg, który sam siebie każe nam uważać za Ojca swojego, chce, abyśmy względem Niego byli nie z bojażnią niewolniczą, lecz z przywiązaniem synowskiém: "Albowiem Bóg nie dał nam ducha bojaźni; ale mocy i miłości", (II. Tym. I. 7) powiada św. Paweł, apostoł.

Każe nam Bóg kochać siebie. O! bracia Katolicy! potrzebaż nam jeszcze do tego przykazania? Czyliż nasze przyrodzenie samo, nasze serce nie nakłania nas do szanowania, wielbienia i kochania tego, co jest mądrém i dobrém? a wszakże nie nie masz mędrszego, nie lepszego, nad Boga! Przekonywamy się o tém z dzieł stworzenia

i z dzieła odkupienia.

Na cokolwiek spojrzymy, wszędzie wszechmocność i najwyższa mądrość Boga daje się postrzegać; widzimy ją w ogromnym słoniu, a więcéj jeszcze w robaczku, gołém okiem niedojrzanym, a przecież opatrzony on jest życiem, członeczkami ciałka, organami dla przyjmowania i trawienia pokarmów. Widzimy ją w istotach żyjących, w dziwnym ich układzie i prawie cudownym instykcie, widzimy

w ziarnach roślin: przerznijmy naprzykład żołądź, cała zdaje się być jednorodną, a przecież zawiéra w sobie treść całego dębu: korzenie, pień, jego miazgę, korę gałęzie i liście; ona zawiéra w sobie zaród jakby uśpionego życia, które się obudza, o dziwo! gdy ziarno w ziemi gnić poczyna. Widzimy niepojętą mądrość Boską w układzie ciała ludzkiego, we władzach mianowicie duszy, jakiémi są: rozum, wola, pamięć i myśl; widzimy w tak ścisłém zjednoczeniu ciała z duszą, czyli materyi z duchem tych istot różnorodnych. Widzimy wszechmocność i mądrość Boga w słońcu, tym ognistym, daleko od ziemi naszéj ogromniejszym globie, które całą ziemię oświecając i ogrzewając, zapładnia, i wszystkie żywotne istoty ożywia; w księżycu, gwiazdach i planetach, z których także wiele jest większych od ziemi. A te wszystkie ogromne globy, od Boga z niczego, jedném słowem, albo raczéj samém skinieniem Wszechmocnéj woli Jego stworzone, w powietrzu umieszczone, przez tyle stuleci regularnie odbywają wskazane sobie drogi, a odbywając, tworzą pory roku, dnie i noce, sprawują zmiany powietrza, zostają w ścisłym stosunku ze wszystkiemi stworzeniami, i wielki wpływ wywiérają na ich istnienie. Przejrzyjmy astronomija, przejrzyjmy historyją naturalną, nad każdą istotą zastanówmy się szczegółowo, rozbierzmy każdą anatomicznie i chemicznie, a będziemy musieli, uniesieni podziwem, zawołać ze św. Pawłem, apostołem: "o głębokości bogactw, mądrości i wiadomości Boża!" (Rzym. X. 33). W dziełach stworzenia widzimy także niepojęta, niewysłowioną dobroć Boga ku człowiekowi. Wszystkie istoty, czy to bezpośrednio, czy to pośrednio składają dań człowiekowi: owady, płazy i wiele roślin zdają się być niepożyteczne, lecz służą za pożywienie zwiérzętom, ptactwu i rybom, którémi się karmi człowiek; wół pomaga mu w pracy, owca dostarcza mu odzienia, w końcu pierwszy i druga staje się pokarmem. Któż policzy zwierzęta, ptastwa i ryby? któż policzy owoce roślin, służące za pożywienie i przysmaki człowiekowi? któż policzy różne materyjały, z których się wyrabia odzież wygodna, chroniąca od wpływu ostrego powietrza, odzież przepyszna? kto policzy kruszce, metale i brylanty, służące mu do wygody i ozdoby?... Nietylko

stworzył Bóg to wszystko, co posługuje człowiekowi do utrzymania życia, lecz stworzył jeszcze niepoliczone rzeczy do jego uprzyjemnienia; tysiące kwiatów, rozmaitym układem i żywością kolorów bawią oko i pieszczą powonienie, ptastwo harmonijném pieniem mile zajmuje ucho. Prawdziwie, człowiek jest piastunem Ojca niebieskiego, postanowiony od Niego królem całej przyrody. Tak i król Dawid uważał, gdy w psalmie swoim z uniesieniem zawołał: "Cóż jest człowiek i że nań pamiętasz? albo syn człowieczy, iż go nawiedzasz? Uczynileś go mało co mniejszym od Aniołów, chwałą i czcią ukoronowaleś go i postanowileś go nad dziełami rąk Twoich. Podałeś wszystko

pod nogi jego". (Ps. VIII. 5-10).

Lecz jakże ta dobroć Boga wykazuje się jeszcze bardziéj w dziele Odkupienia! Skoro Stwórca tak hojnie uposażył i udarował człowieka, stworzenie swoje, czyliż nie miał prawa, ze swojéj strony, włożyć jakich obowiązków na niego, czyliż nie miał prawa domagać się od niego posłuszeństwa, domagać się, aby ten król ziemski uważał siebie za lennika króla niebieskiego? Gdy tak, powiadam, hojnie udarował człowieka, czyż można uważać za okrutny wyrok śnierci, wydany za wypowiedziane Mu posłuszeństwo, którego aby dochować, wcale niewiele go kosztowało? Tymczasem niebaczny człowiek wypowiedział to posłuszeństwo i zależność od Boga, a tém samém zasłużył na śmierć wieczna. Żal Ojcu niecieskiemu zguby zbuntowanego syna, lecz sprawiedliwość Jego domaga się kary za występek. Syn Boży, druga osoba Trójcy Przenajświętszéj, staje się człowiekiem, przyjmuje na się wszelkie nędze, przez grzéch zepsutéj natury ludzkiéj spowodowane, przyjmuje na się występek i karę za niego, obłąkanego człowieka przez nauki i cuda naprowadza na właściwa mu drogę, nakoniec: zdumiejcie się rozumy ludzkie, zdumiejcie się Duchy niebieskie! dobrowolnie podaje się na okrutne męki i haniebną śmierć krzyżową, czyni zadosyć sprawiedliwości Bożej, jedna człowieka z Bogiem, przywraca mu utracona łaskę i dziedzictwo Królestwa niebieskiego; a jeszcze, na przypadek nowego upadku, zostawuje środki do powstania w świętych Sakramentach. O! co za dodroć, co za miłość Boga ku człowiekowi! Człowiek nieumiejący poznać i oce-

nić téj dobroci, téj miłości Boskiéj ku sobie, nie czujący wzajemnéj milości ku Niemu, to nie człowiek, to glaz twardy, zimny, bez myśli, bez czucia i serca! Św. Paweł, apostoł przekleństwo rzuca na takiego: "Jeżeli kto nie miluje Pana naszego Jezusa Chrystusa, niech bedzie przeklęty" (I. Korint. XVI. 22). Tu pilnie zastanówmy się nad sobą: czy możemy mieć tę szczęśliwą otuchę w sercach swoich, że kochamy Boga nadewszystko? miarkujmy o tém z miłości światowej: gdy kto szczerze kocha jaka osobe, rad o niéj myśléć, o niéj mówić, rad słyszéć ja chwalacych; boli go, gdy widzi lub słyszy znieważających ją, przeciwko nim powstaje i broni jej z zapałem, dowiaduje się o jéj chęciach i szczęśliwy, skoro im zadosyć uczynić może, choćby to kosztowało wielkiego poświęcenia się i wielkiej ofiary; jeżeli przypadkiem w czem się jej narazi, przeprasza i błaga o przebaczenie i wtenczas dopiéro się uspokoi, gdy je otrzyma. A my, bracia katolicy! czy wszyscyśmy radzi często rozmyślać o Bogu, o Jego doskonałościach, czy staramy się Go naśladować; czy rozmyślamy czesto o hojnych Jego dla nas dobrodziejstwach i dziękujemy za nie; czy radzi między sobą o tém roz-mawiać; czy to nas cieszy, gdy widzimy lub słyszymy cześć i chwałę Bogu oddających, i przeciwnie: czy nas bola zniewagi Mu wyrządzone, i czy, mogąc, staramy się wszelkiémi sposobami im zapobiegać; czy usiłujemy wypełniać Jego wolę świętą w przykazaniach i innych przepisach religii św. wyrażoną? co jest właśnie największym i jedynym dowodem miłości Boskiej, jak naucza św. Jan; Ewangielista mówiąc: "Synaczkowie moi! nie milujmy słowem ani językiem, ale uczynkiem i prawdą" (I. św. Jan III. 18). Kto mówi, że Go zna, a przykazania Jego nie chowa, kłamcą jest, a prawdy w nim nié masz. Lecz kto zachowa słowa Jego, prawdziwie się w tym miłość Boža wykonała, i przez to wiémy, iż w Nim jesteśmy" (II. 4-5). Czy, gdy przypadkiem zdarzy się nam obrazić Boga, uważamy to za największe nieszczęście; czy staramy się jak najprędzej z Nim pojednać za pomoca środków, przez Zbawiciela nam zostawionych, za pomoca świetych Sakramentów: czy staramy się przebłagać Go, karząc siebie umartwieniami ciała i przez dobre uczynki? Jeżeli

podobnie nie postępujemy, to nie kochamy Boga naszego; a to częste oświadczanie się: "jak Boga kocham, jak mi Bóg miły" jest próżne, a czasem i blużniercze. Oh! czyż Bóg nasz jeszcze nie wart, abysmy Go kochali? czy jeszcze nie zasłużył na naszę miłość? Cóż jest, czegoby nam nie uczynił, co mógł uczynić? — Jeszcze nie mniejszym dowodem miłości Bożéj, jest miłość bliżniego: bo ta jest nam przez Boga nakazana. A któż jest bliżnim naszym? Takie zapytanie uczynił Chrystusowi Panu Faryzeusz, kuszac Go, na które odpowiedział, mówiac następna przypowieść: "Człowiek niektóry zstępowat z Jeruzalem do Jerycha i wpadł między zbójce, którzy go złupili i rany zadawszy, odeszli, na poły umarłego zostawiwszy. I przydało się, że niektóry kapłan zstępował tąż drogą i ujrzawszy go, minął. Także i Lewit, będąc podle miejsca i widząc go, minął. A Samarytan niektóry jadąc, przyszedł wedle niego; i ujrzawszy go, miłosierdziem wzruszony jest. A przybliżywsży się, zawiązał rany jego, nalawszy oliwy i wina: a włożywszy go na bydlę swoje, prowadził do gospody i miał pieczę o nim. A nazajutrz wyjął dwa grosze i dał gospodarzowi i rzekł: miéj staranie o nim, a cokolwiek nadzwyż wydasz, ja, gdy się wrócę, oddam tobie". Tym pokrzywdzonym od zbójców, był żyd, a Sa-marytanin odszczepieńca, czyli odmiennego wyznania religii, jak żydzi. Stąd widzimy, że każdy człowiek, czy to odszczepieniec, czy niechrześcijanin, a choćby nawet po-ganin, jakiegokolwiek stanu, skoro człowiek, a więc obraz i podobieństwo Boga, jest bliżnim naszym, jest bratem naszym: każdego kochać powinnismy, jak samego siebie. Jak znieważający portrety panujących monarchów, podług ustaw krajowych, surowéj karze ulega, tak daleko surowiéj jeszcze będzie karanym od Boga, kto w jakimkolwiek człowieku znieważa obraz Jego. Czytamy bowiem w Ewangielii św. słowa Zbawcy naszego: "A ktoby rzekł bratu swojemu: raka, będzie winien rady. A ktoby rzekł: głupcze, będzie winien ognia piekielnego" (św. Mat. V. 22). Lecz Bóg nietylko nam zabrania znieważać i krzywdzić bliżniego, ale nadto ściśle nakazuje kochać, i przedstawia nam wzór téj miłości, mówiąc: "będziesz milował bliżniego twego, jako siebie samego". O jakże tkliwymi jesteśmy na własne

cierpienia, niepomyślności, straty i niepowodzenia, jakich doznajemy! Jakże boleśnie to, co szkodzi naszym interesom, naszéj sławie, nas dotyka! Z jakąż usilnością wyszukujemy sposobów, mogących zapewnić nam byt i szczęście doczesne. Gdv się spodziéwamy w czémkolwiek znaléźć własną korzyść, polepszyć nasz los, zwiększyć majątek, jakże czynnymi wówczas bywamy! Jakaż okazujemy stałość w pokonywaniu trudności i przeszkód! Niekiedy miłość własna czyni nas zdolnymi do nader przykrych ofiar! Oh! gdyby to i miłość bliżniego była tak głęboko wyryta w sercach naszych, gdyby była tak czynna, nie patrzylibysmy obojetném, suchém okiem na jego niedole, cieszylibyśmy się z jego pomyślności, uboléwalibyśmy nad jego nieszczęściami i staralibyśmy się, ile w mocy naszéj, im ulżyć, bo miłość, skoro je st szczéra, okazuje się w czynach. Tak i św. Jan, apostoł naucza: "Ktoby miał majętność tego świata, a widziałby, że brat jego ma potrzebę, a zawarłby wnętrzności swe przed nim, jakaż w nim przebywa miłość Boża?" (I. św. Jan III. 17). Ta miłość, którą kochamy Boga dla Niego samego, a bliżniego dla Boga, jest próżną, jest niczém, gdy jest bezowocną; jeżeli się ona ogranicza tylko na politowaniu, na obietnicach, na powiérzchowném tylko oświadczeniu, gdy moglaby uczynić rzeczywistą przysługę; wówczas staje się obrzydliwą obłudą. Miłości bliźniego serdecznej i czynnej zostawił nam przykład Tobijasz, będąc w niewoli razem ze swoimi ziomkami, jak poświadcza o tém Pismo św., mówiac: "Dawał im napomnienia zbawienne... na każdy dzień obchodził wszystek naród swój, i cieszył je, i udzielał każdemu, ile mógł z majętności swéj. Łaknące żywił i nagim odzienie dawał, a umarłym i zabitym pogrzeb z pilnością sprawował" (Tob. I. 15-21).

Miłość bliżniego powinna być nadprzyrodzona, to jest: nie wypływającą z pobudek doczesnych, lecz z miłości Boskiéj. Kochać kogo namiętnością żwiérzęcą, jest występkiem. Kochać kogo dla pięknych przymiotów, kochać tych, którzy nas kochają, kochać krewnych i dobroczyńców, taka miłość przyrodzona będzie chwalebną, gdy się do niéj nie przymiesza obraza Boga, lecz nie jest zasługującą, podług nauki Jezusa Chrystusa: "Jeżeli miłujecie tych,

którzy was miłują; co za dziękę macie; albowiem i grzésznicy miłują tych, co ich miłują. A jeżeli dobrze czynicie tym, którzy wam dobrze czynią, co za dziękę macie, albowiem i grzésznicy to czynia" (św. Łuk. VI. 32.-33).

Miłość bliźniego nie powinna być interesowana: nie w tym więc celu powinniśmy potrzebującemu czynić przysługe, aby jej nawzajem od niego doświadczyć, aby zobowiazać go do wdzięczności. "Jeżeli pożyczacie tym, (powiada Jezus Chrystus), od których się spodziewacie odebrać, co dziękę macie, albowiem i grzésznicy grzész-nikom pożyczają, aby tyleż odebrali" (—34).

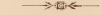
Miłość bliżniego powinna być powszechna, obejmująca nawet i nieprzyjaciół i bezbożnych: "Milujcie nieprzyjacioły wasze, dobrze czyńcie tym, którzy was mają w nienawiści: a módlcie się za prześladujące i potwarzajace was. Abyście byli synami Ojca waszego, który jest w niebiesiech: który czyni, że słońce wschodzi na dobre i złe i spuszcza dészcz na sprawicaliwe i niesprawiedliwe". Słowa są Jezusa Chrystusa. (Św. Mat. V. 44-45).

Święty Paweł, apostoł, najdokładniej opisał przymioty miłości bliźniego, mówiąc: "Miłość cierpliwa jest, łaskawa jest: miłość nie zajrzy, złości nie wyrządza, nie nadyma się: nie jest czci pragnąca, nie szuka swego, nie wzrusza się ku gniéwowi, nie myśli złego: nie raduje się z niesprawiedliwości, ale się wescli z prawdy: wszystko znosi, wszystkiemu wierzy, wszystkiego się spodziewa, wszystko wytrwa" (I. Kor. XIII. 4 - 7). Potém dodaje, że bez miłości bliżniego ani wiara, ani jałmużny i największe ofiary, ani umartwienia ciała nie zbawią duszy. "Gdybym miał wszystką wiarę, tak, iżbym góry przeno-sił, a miłościbym nié miał, niczém jest. I choćbym majetności moje rozdał na żywność ubogich i choćbym wydał ciało moje, tak, iżbym gorzał, a miłościbym nié miał, nic mi nie pomoże (-2-3).

Widzimy, że chrześcijańska miłość bliżniego koniecznie jest potrzebną do zbawienia i ona stanowi jedyna ceche wybranych Bożych. "Jakom was umilował (powiada Jezus Chrystus) tak chcę, abyście się i wy społem milowali; po tém poznają wszyscy, żeście uczniami moimi, jeżeli milość miéć będziecie jeden ku drugiemu" (święty

Jan, XIII. 35). Chrześcijanie piérwszych wieków nosili na sobie te ceche Boska, ten charakter. Sami poganie, zacięci ich nieprzyjaciele i srodzy prześladowcy, przyznawali im, że wszyscy tak się kochają, jak gdyby wszyscy składali jedno ciało i jednę duszę; wielu nawet pogan, na taka wzajemna ich miłość spogladajac, nawracało sie do Jezusa Chrystusa, który między nimi tę miłość zaszczepił. A my, bracia kochani! czy nosimy wszyscy na sobie tę cechę, ten charakter wybranych Bożych? Oh! nic bardziéj pomiędzy nami nie jest zaniedbaném, jak miłość bliżniego, tak, iż niewierni słusznie o nas w przeciwny sposób, jak o piérwszych Chrześcijaninach mówić moga: patrz, jak Katolicy nietylko w ogóle względem ludzi, lecz jedni względem drugich są obojętni: to jeszcze mało, to nie, ale patrz: jak jedni drugich nienawidzą, jak jedni drugich najokropniej przeklinają, jak jedni drugich szarpia na majatku, zdrowiu i sławie, jak jedni dla drugich w ustach mają słodycz, a w sercach jad przechowują; patrz, jak jedni Katolicy drugich w niewolniczych pętach utrzymują; jak ich czas, ich mienie, krwawą pracą nabyte, jak ich osoby nawet uważają za własność, niby sprzetjaki, jakby bydle; jak je kupują i sprzedają, podobnież jak Judasz Chrystusa Pana. I nie w otarciu łez cierpiącym, lecz w ich wyciśnieniu, nie w niesieniu uciśnionym ulgi, nędzarzom pomocy, lecz w uciemiężeniu, w grabieży, znajdują, zdaje się, upodobanie i rozkosz. Mimo to, noszą jeszcze tacy nazwisko Chrześcijanina, to znamię wielkie, najzaszczytniejsze, bo znamię synowstwa Bożego, znamię dziedzictwa królestwa niebieskiego, lecz ani pojmują, ani chcą pojąć, że Chrześcijaństwo całe zależy jedynie na miłości Boga i bliżniego, a ta miłość, jak się wyżéj mówiło, skoro w kim jest, okazuje się w czynach; z imienia większa liczba nas zowie się Chrześcijanami, a w rzeczy, a w sercu swojém poganie jesteśmy! Cóż z tego wyznania, że ludzie wierzą w Jezusa Chrystusa, w Bogaczłowieka, kiedy ta ich wiara jest martwą, bo gdyby była żywą, czyżby Jego wyroki Boskie, skazujące na wieczne odrzucenie, na wieczne kary tych, co zaniedbują uczynki miłosierne ku bliżnim, nie przeraziły, nie nabawiły ich trwoga, czyżby nie przywiodły ich do zapytania

samych siebie: a co będzie ze mna, który nietylko nie dobrego nie czynie dla biédnych braci moich w Chrystusię, mianowicie dla tych, których Opatrzność podała pod ojcowska opiekę moje, ale jeszcze ich uciemiężam i krzywdze? Czyby nie przejety ich bojaźnia surowych sadów i nie naprowadziły do upamietania sie i poprawy? Czy nie dlatego i niewierni i heretycy trwają w swojem zaślepieniu, że w nas nie widzą świętych skutków katolicyzmu: "Niechaj świeci światłość wasza przed ludźmi (powiada Jezus Chrystus), aby widzieli uczynki wasze dobre i chwalili Ojca waszego, który jest w niebiesiech" (św. Mat. V. 16). Po dobrych tylko uczynkach naszych poznaliby nas niewierni i heretycy, żeśmy wyznawcy prawdziwej i jedynej religii Boskiej, która nas czyni tak dobrymi, tak świętymi: uczciliby, pokochaliby te Boską religiją i samiby zostali jéj wyznawcami. "Najmilsi! (woła do nas św. Jan Ewangielista) milujmy się zobopólnie: bo milość jest z Boga. I każdy, co miluje z Boga, jest urodzony i zna Boga; kto nie miłuje, nie zna Boga; albowiem Bóg jest milość" (I Jan IV. 7-8). Amen.



### NAUKA XXV.

# O piérwszych dwóch przykazaniach kościelnych.

"Jeżeliby Kościoła nie słuchał, niechaj ci będzie jako poganin i celnik". Św. Mat. XVIII. 17.

Są Chrześcijanie katolicy, mianowicie w wyższej klasie społeczeństwa, którzy jako tako zachowują przykazania Boże, lecz przykazania Kościoła świętego lekceważa, mówiąc, że te napisali podobni nam ludzie, zatém nie są tyle obowiązujące, ile Boskie. Nie chcą się zastanowić, że ustawy Kościoła św. są poniekąd ustawami Boskiemi, bo

chociaż je napisali ludzie, lecz ci ludzie byli powagą Boską przyobléczeni, byli pełnomocnikami Bożymi w dziele zbawienia. Zostawił Bóg-człowiek, Jezus Chrystus, to pełnomocnictwo przy urzędzie apostolskim, gdy wyrzekł do uczniów swoich: "Dana mi jest władza na niebie i ziemi (św. Mat. XXVII. 18). Jako mię poslał Ojciec i Ja was posyłam "św. Jan XIX. 21). Nadał temu urzędowi powagę swoję Boską, mówiąc: "Kto was slucha, Mnie słucha, kto wami gardzi, Mną gardzi" (św. Łuk. X. 16). A więc kto lekceważy ustawy Kościoła św., ten lekceważy Jezusa Chrystusa; kto je lekceważąc przestępuje i nie słucha Kościoła świętego, Jego nie słucha, sam dobrowolnie wyłącza się z Kościoła i, podług zapowiedzenia Zbawcy, zostaje poganinem. Gdy więc tak jest, szanujmy, bracia Katolicy! wszelkie ustawy Kościoła św., téj Oblubienicy Jezusa Chrystusa, téj najlepszéj Matki naszéj, starajmy się je najściśléj zachować, bo one wszystkie dążą do uświatobliwienia i zbawienia naszego. Przykazania, ustawy czyli prawa kościelne, są dosyć liczne; lecz gdy z nich najwięcej odnosi się do stanu duchownego, a tylko jest pięć podanych dla wszystkich w ogóle do zachowa-nia, te zatém pięć przykazań kościelnych, przy pomocy Boga, wyłożyć postanowilem pokrótce w następnych naukach.

Piérwsze z przykazań kościelnych brzmi: Dni święte

święcić.

Sześć dni obracamy na starania i prace koło tego wszystkiego, co jest potrzebném do utrzymania i uprzyjemnienia życia doczesnego: w dzień siódmy, czyli jeden w tygodniu sam Bóg zalecił każdemu z wiernych powściągnąć się od wszelkiego starania i pracy doczesnéj, a poświęcić go jedynie chwale Bożéj, moralnemu udoskonaleniu samego siebie, dobrym uczynkom i staraniu o zbawienie duszy. Prócz tego, Kościół św., mocą i powagą od Boga sobie nadaną, jeszcze ustanowił w roku niektóre święta, na pamiątkę i uczczenie już to wielkich tajemnic zbawienia naszego, jako to: Bożego Narodzenia, Zmartwychwstania, Wniebowstąpienia Jezusa Chrystusa, Zesłania Ducha św. i t. d., jużto poświęcił dni niektóre pamiątce Najświętszéj Maryi Panny i innych świętych

Pańskich, abyśmy w tych dniach uświęconych, jużto roz-pamiętywając tajemnice zbawienia i pobudzając się do wdzięczności ku Bogu, uczyli się z nich korzystać; jużto, abyśmy składali Bogu dzięki za wyniesienie ludzi, braci naszych, na godność świętych; abyśmy się zastanawiali nad ich życiem i starali się, o ile w mocy naszéj, ich naśladować, oraz abyśmy błagali ich wstawienia się do Boga, za nami grzésznymi. Nie jestże ta ustawa Kościoła św. wielkiem dla nas dobrodziejstwem? Wszakże i żydzi, oprócz święcenia soboty, od Boga nakazanéj, święcą jeszcze Wielkanoc, na pamiątkę wybawienia ich z niewoli egipskiéj, święcą Zielone świątki, na pamiątkę odebrania

przykazań Bożych na górze Synai i t. d.

Jak w dni niedzielne, tak i świąteczne, od Kościoła św. postanowione, wielkim jest występkiem, wielkim grzéchem pracować na korzyść doczesną, (objaśniono to w wykładzie trzeciego przykazania Bożego); ale téż nie mniejszym będzie grzéchem w te dni oddawać się próżnowaniu, lub samym tylko, choćby z siebie niewinnym zabawkom. Kościół św. naucza nas, czém się w te dni zatrudniać mamy, w drugiém przykazaniu swojém zalecając: w dni święte Mszy św. z uczciwością słuchać. Oto ścisła powinność Chrześcijanina, aby w dni niedzielne i świąteczne chodził do kościoła, dla słuchania Mszy świętéj i nauk zbawienia. Niejeden z fałszywych mędrców, nié mając ochoty bywać w kościele, tak się tłómaczy: Bóg jest wszędzie obecny, wszędzie wysłucha modłów naszych, byle tylko te pochodziły z serca; lepiéj ja w domu, koło tego czasu, kiedy się odbywa Msza św., pomodlić się mogę, niżeli w kościele, gdzie tłum narodu i zgiełk staje się przeszkodą. Jak, gdyby, chcąc, nié można było znaléźć w kościele spokojnego zakątka! Ale naprzód taki pospolicie i w domu się nie modli; powtóre: tak dowodząc, poka-zuje: że nié ma pojęcia przyrody ludzkiéj, nie zastana-wia się, że dusza człowieka pospolicie działa podług wrażeń, jakie odbiéra przez zmysły, z przedmiotów ją otacza-jących; nie zastanawia się nad znaczeniem kościola, nad znaczeniem tych rzeczy, jakie kościół w sobie zawiéra. A nadewszystko, że taki człowiek nié ma w sobie wiary żywej, nie ma życia duchowego; bo gdyby je miał, czułby

w sobie potrzebę obcowania z Bogiem przez modlitwę; gdyby znał naturę ludzką i pojmował znaczenie kościoła, i przedmiotów w nim będących, uważałby za szczęście uczęszczać do niego. Wtenczas sam widok kościoła, różny od ludzkich mieszkań, widok wspaniałego domu, którego szczyt, uwieńczony krzyżem, przypominając mu, że to przybytek Boży, już przed wstąpieniem do niego, oczyściłby duszę od ziemskości. W kościele naprzód widzimy wielki ołtarz; ta powtórna Kalwaryja przypomniałaby mu niewysłowioną dobroć i miłość Jezusa Chrystusa ku człowiekowi, Jego najgłębsze upokorzenie się jedno aż do śmierci krzyżowej, drugie tak częste upokarzania się aż do ołtarza, aż do ukrycia siebie pod postacia hostyi. Chrzcielnica, ta wanna sporządzona z mistycznej krwi i wody Zbawiciela, przywiodłaby mu na pamięć, że w niej został obmyty ze zmazy grzéchu piérworodnego, zawarł-szy wprzódy z Bogiem przymierze, iż wyrzekając się szatana i wszelkiej pychy jego, świata i wszystkich jego próżności, samemu Bogu wiernie służyć będzie, gdzie, na znak niewinności, włożono mu czystą sukienkę, którą niezmazaną powinien był zanieść na sąd Boży. Konfesyjonał przywiódłby mu na myśl, że nieraz w tém źródle pokuty był przymuszony wymywać zbrukaną swoję su-kienkę, ponawiając obietnice wiernego Bogu służenia, i że, niestety, ze słabości ludzkiej, a może z niedbalstwa, prawie zawsze te obietnice okazywały się czczemi. Słowem wszystko, co jest w kościele, pobudza wiernego Chrześcijanina do wdzięczności i wzajemnéj miłości ku Bogu, do kcrzenia się przed Jego Majestatem, do ufności w Jego miłosierdzie; które to uczucia są właśnie koniecznym warunkiem dobréj modlitwy. Nadto: że miejscem modlitwy najwłaściwszym jest kościół, naucza nas Jezus Chrystus, mówiąc: "Dom mój, dom modlitwy jest" (św. Łuk. XIX. 46). Zgromadzenie się znacznéj części rodziny Ojca niebieskiego do Jego domu, dla oddania Mu czci należnéj, kiedy ten wspólny świętych interes wszystkich połącza w jedno, jakże budujący i rzewny przedstawia widok! Tu gorliwość jednych zastępuje jéj niedostatek w drugich, i ogólny głos modlitwy wielu jest daleko skuteczniejszym, niż pojedyńcze głosy: bo "gdzie dwóch lub trzech jest zgromadzonych w Imię moje, tam i Ja jestem" - powiada Je-

zus Chrystus.

Każdy Chrześcijanin w dni niedzielne i świateczne powinien jeszcze być obecnym odprawującéj się Mszy św.; gdyż to drugie przykazanie jest tłómaczeniem woli Jezusa Chrystusa, który, ustanowiwszy na ostatniej Wieczerzy Przenajświetsza Ofiare Ciała i Krwi swojej, rozkazał Apostolom, aby ją odnawiali na pamiątkę Jego. Jakoż Apostołowie i ich następcy od samych początków Chrześcijaństwa, jak świadcza dzieje apostolskie (XX. 7) i historyja, wobec zgromadzenia wiernych spełniali to zalecenie Zbawcy i po dziś je spełniają. Należy się Bogu ofiara od człowieka, dla okazania Mu poddaństwa i zależności od Niego. Ta powiność jest przyrodzoną: gdyż już synowie Adama Abel i Kain składali Bogu ofiary; piérwszy, jako pastérz, paląc dla Niego, co najlepszego ze swojéj trzody; drugi, jako rolnik, palac owoce ziemi. Składali także całopalne ofiary patryjarchowie i żydzi publicznie w kościele jerozolimskim. Te ofiary, jako figury mającego się ofiarować Jezusa Chrystusa Ojcu niebieskiemu na krzyżu, za spełnieniem się tego natychmiast ustały, a ich miejsce zajęła odnawiająca się ofiara krzyżowa, podług przepowiedni Malachijasza, proroka: "Daru nie przyjmę z reki waszéj - bo od wschodu słońca aż do zachodu. wielkie jest imię moje między narody, a na każdém miejscu poświęcają i ofiarują Imieniowi memu ofiarę czystą" (Malach. I. 10-11). Ofiara Mszy św., na któréj się poświeca chléb na Przenajświętsze Ciało i wino na Przenajświetsza Krew Boga-człowieka, Zbawcy naszego, jest właśnie odnowieniem ofiary krzyżowej, z tą tylko różnicą, że tu Jezus Chrystus, jako człowiek, nie doznaje cierpienia. Ofiarę krzyżową możnaby nazwać złożeniem skarbu nieskończonéj wartości, ofiarę zaś Mszy św., szafowaniem tego skarbu. Każdy Chrześcijanin, jako mający do tego skarbu prawo, może brać z niego i łączyć go chociaż z nader szczupłémi zasługami swojémi; na wypłacenie długów sprawiedliwości Bożej, przez grzechy swoje zaciagnietych. Każdy może brać z tego skarbu, na odwdzięczenie Bogu za odebrane dobrodziejstwa jakie, może brać z niego dla złożenia Bogu darów, w celu uproszenia łask mu potrze-

bnych. Aby odnieść te nieocenione korzyści z Najświętszéj ofiary Mszy, potrzeba być na niéj obecnym, potrzeba jéj, jak Kościół św. zaleca, z uczciwością słuchać, uczyniwszy wprzódy następujące do tego przygotowanie: po 1-sze: przyzwoicie opatrzyć swoje ciało "ubrać się czysto, a mianowicie skromnie; po 2-re: załatwić wszelkie interesa domowe, aby nie rozrywały myśli w kościele; po 3-cie: wejrzéć w stan swojego sumienia, czy ono nie jest obciążone grzéchem śmiertelnym, który, zrywając przyjaźń z Bogiem, staje sie przeszkoda do otrzymania łask potrzebnych. Poczuwając się do grzéchu śmiertelnego, skoro jest ku temu sposobność, należy oczyścić sumienie przez spowiedź św., a jeżeli nié można, to przynajmniej wzbudzić w sobie zań żal serdeczny i nadprzyrodzony, odmówić spowiedz powszechna i postanowić najrychléj odbyć spowiédź św.; po 4-te: wszelkie urazy darować bliżniemu i z nim się pojednać, gdyż powiada Jezus Chrystus w Ewangielii św.: "Jeźli ofiarujesz dar twój do ołtarza, a tam wspomnisz, że brat twój ma nieco przeciw tobie, zostaw tam dar twój przed oltarzem, a idź piérwej zjednać się z bratem twoim, a wtedy przyszedlszy, ofiarujesz dar twój\*.(św. Mat. V. 23-4); po 5-te: wzbudzić w sobie wiarę żywą w te najświętsze tajemnice i wyobrazić sobie, będąc przed ołtarzem, że się stoi na górze Kalwaryi pod krzyzem, na którym się ofiarował Bóg-człowiek, ten baranek niewinny, Ojcu niebieskiemu, na zadosyćuczynienie Jego sprawiedliwości za grzechy nąsze; wzkudzie w sobie zupełną nadzieję i ufnosć w nieskończone zasługi Jezusa Chrystusa, przez które otrzymamy od Boga łaski, potrzebne do zbawienia i razem z ofiarującym się na ołtarzu Synem Bożym ofiarować siebie samych Bogu.

Źyczeniem Kościoła św. jest, aby słuchać całéj Mszy św. w ukorzonéj postaci, to jest klęcząc; siedzenie zaś jest przysposobione tylko dla słabych; jeżeliby komu niepodobieństwem było w ciągu całéj Mszy św. klęczéć, to przynajmniéj klęczéć powinien do podniesienia Najświętszego Ciała i Krwi Pańskićj, czyli Hostyi i Kielicha, aż do ich spożycia przez kapłana. Tymczasem, o jakże inaczéj dzieje się z Katolikami, co do téj ich powinności! Jedni nawet wierzyć temu nie chcą, aby zaniedbanie słuchania Mszyśw. w dni niedzielne i świateczne, bez nader ważnych

powodów, lub odwodzenie od tego czeladzi i włościjan, było ciężkim grzéchem, a jeżeli przybywaja do kościoła, to wielu dla zwyczaju tylko; dla nich jedno: czy trafia na cała, czy na połowę lub na sam koniec Mszy św., i tego za najmniejszy grzéch nié mają. Dla innych kupczenie na kiermaszach, pospolicie w uroczystości przypadających, dla niektórych z pospólstwa latem zbiéranie grzybów, orzechów, jagód, i łowienie ryby jest ważniejsze niż Msza św., a następnie niż sam Bóg, niż zbawienie duszy A czyliż i takich nié ma Chrześcijan, co w dni świąteczne, o zgrozo! oddają się nierządom, przebrzydłemu pijaństwu po karczmach i innym występkom, ze zgorszeniem niewiernych. Wtenczas, kiedy po kościołach niebo się łączy z ziemią, kiedy Bóg zstępuje na oltarz, dla przyjęcia czci naszéj, dla otworzenia łona swojego miłosierdzia, dla wysłuchania próśb naszych i im zadosyćuczynienia, jedne dziatki wyrodne odbiegają za nikczemnym zyskiem, za bagatelą pędzac, inne składając ofiarę czartu. O! tacy Chrześcijanie hańbią to święte nazwisko, to są wrogi, nowi krzyżownicy Bga-człowieka; biada wam, biada! jeżeli do końca życia waszego trwając w téj obojętności, w tém zaslepieniu, nie przestaniecie deptać Ciała i Krwi Pańskiej, bo nader opłakany czeka was wyrok w wieczności! Biada wam także, Chrześcijanie! którzy przybywacie także do kościoła z mała albo raczéj z żadną wiarą, jak do teatru, jakby na miejsce zabaw, dla rozpędzenia nudów, dla przypatrzenia się tylko okiem światowem wspaniałym obrzędom Mszy św., nie wnikając w ich znaczenie, w ich ducha; którzy przybywacie dla nasycenia oka ładnémi żywémi obrazkami. Biada wam! którzy, dla dziecinnego jakiegoś tonu, nie chcecie zgiąć kolana; skłonić nawet czoła na podniesienie Najświętszego Sakramentu, dla oddania należnéj czci Bogu; którzy w czasie Mszy św. strzelacie na wszystkie strony oczami, prowadzicie rozmowy, czasem płoche, i gorszące, stroicie żarty i śmiéchy, biada wam! bo popełniacie świętokradztwo, profanujecie dom Boży, przeszkadzacie pobożnym duszom łączyć się z Bogiem przez modły i gorszycie słahych. Biada wam wy, które Kościoł św. nazwał płcią pobożną, jeżeli wy nie odpowiadacie tak zaszczytnemu wezwaniu, jeżeli przychodzicie do świątyni Boga ży-

wego wystrojone, nie tak dla słuchania z uczciwościa Mszy św., jak raczéj, aby zająć czyjąś uwagę, aby zaimponować biédniejszym, albo się pochlubić z nową modą, albo jéj się przypatrzyć na drugich, aby dojrzéć jak kto ubrany, a potém przez czas jaki miéć co krytykować. Wy wszyscy zasługujecie na to, aby was wygnano z tego świętego, miejsca, tak, jak niegdyś Jezus Chrystus z kościoła Jerozolimskiego biczem wypędzał przedających i kupujących, wołajac: "Dom mój, dom modlitwy jest, a wyście uczynili go jaskinią zbójców" (św. Łuk. XIX. 46). Lecz teraz Jezus Chrystus ukorzony, ukryty pod skromnémi postaciami chleba i wina, sam niewidzialny oczami ciała naszego, zdaje się niepostrzegać tych wszystkich zniewag, swojemu Majestatowi Boskiemu wyrządzonych, bo teraz czas wiary, czas upamietapia się, czas miłosierdzia Bożego; ale nastapi czas rzeczywistości, czas surowej sprawiedliwości Bożéj, czas nieubłaganego Sadu, na który zstapiwszy Jezus Chrystus z chwałą i Majestatem, jak nas uczy Ewangielija św., dopomni się wszystkich zniewag Mu wyrządzonych i wymierzy każdemu zasłużoną kare; te święta prawde zachowujmy zawsze w żywéj pamięci, abyśmy się zachowywali po kościołach, jak przystoi w domach Bożych, abyśmy żyli po chrześcijańsku i zasłużyli na przyjęcie do przybytków Pańskich w niebie. Amen.

### NAUKA XXVI.

# Otrzeciém przykazaniu kościelném.

"Spowiadać się i komunikować przynajmniej raz w rok, około święta Wielkanocnego, swojemu, kapłanowi albo innemu, za jego pozwoleniem."

Jezus Chrystus nieprzebranej dobroci i miłosierdzia, nietylko, że śmiercią swoją krzyżowa pojednał ród ludzki z Bogiem, wypłacił za niego nieskończone długi, należne

14\*

sprawiedliwości Boskiéj; ale jeszcze, jako Bóg, znając wielka słabość ludzka, obmyślał na przyszłość środek do powstania z częstych upadków grzéchowych, jakimby człowiek mógł uledz: stanowiąc św. Sakrament pokuty i do chwytania się tego środka zachęca i zmusza niejako, mówiąc: "Czyńcie pokutę, albowiem przybliżyło się Królestwo niebieskie" (św. Mat. IV. 17). Na inném miejscu zastraszając powiada: "Jeźli pokuty czynić nie będziecie, wszyscy zginiecie" (św. Łukasz XIII. 5) i zostawił zasiłek, do wzmocnienia i powstrzymania człowieka od częstych upadków, stanowiac Przenajświętszy Sakrament Ciała i Krwi swojej, przez który sam łączy się i jednoczy z nami, do-daje siły i mocy duchowi naszemu w drodze zbawienia, bylebyśmy, ze swojéj strony, usiłowali także łączyć się z Duchem Jego. "Jam jest chléb żywy, którym z nieba zstapił. Jeżliby kto pożywał tego chleba, żyć będzie na wieki. A chléb, który ja dam, jest Ciało moje, na żywot świata" (św. Jan VI. 51). "Kto pożywa mego Ciała, a pije Krew moję, we mnie mieszka, a ja w nim" (—56), powiada w Ewangielii św. Jak z jednéj strony dziwna i niepojęta dobroć i miłość Jezusa Chrystusa ku człowiekowi, tak z drugići strony dziwna i niepojęta zapamiętałość wielu Chrześcijan-katolików co do zbawienia duszy! Niechaj który jakim przypadkiem otrzyma niebezpieczną rane, lub wpadnie w ciężką chorobę, natychmiast posyła po lekarza, z natężoną uwagą słucha jego rady, z wielka troskliwością używa wszystkich, a niekiedy nader przykrych i cierpkich, przez niego podanych środków, do odzyskania zdrowia, wymyślnym jest w pokarmach i napojach, - oto jaka troskliwość dla zachowania zdrowia, dla zapewnienia długiego życia i wygód ciała, które, mimo największego w tem wysilenia, prędzéj czy późniéj musi uledz śmierci, musi zamienić się w garść prochu; a względem zapewnienia dla nieśmiertelnéj duszy swojéj wiecznego losu, nie jeden okazuje największą niedbałość i nieczułość, nie jeden okazuje zatwardziałość serca na zachęcenia Boskie do tego, przez obietnice i grożby. Kościół św., ta tkliwa Oblubienica Jezusa Chrystusa, ta Matka dbała o szczęście dziatek swoich, widzi z boleścia, jak wyrodne jej dzieci zdają się zatykać swe uszy na głos

Zbawiciela, którym wzywa swoich wyznawców, sprzeniewierzonych Bogu, do pojednania i jednoczenia się z Nim, zdają się zasłaniać oczy swoje, aby nie widziały przyszłéj zguby wiecznéj, do któréj leca! Ta matka, widzac z boleścią, jak jéj dzieci, nurzając się w grzéchach, bliskie zatonięcia w wieczną przepaść piekła, odtrącają podawaną im wybawczą rękę; widząc, jak niejeden z nich, wyszedłszy z dziecinnego wieku, w którym czuwali nad nim w téj rzeczy rodzice, byłby gotów ani razu, w ciągu dalszego życia, nie przystapić do św. Sakramentów; Kościół, powiadam, święty, łaczy swój głos z głosem Oblubieńca, i rozciąga władzę, od Niego sobie nadaną, nakazując, aby każdy przystapił do św. Sakramentów, przynajmniej raz w rok, około święta Wielkanocnego, a nieposłusznym temu przykazaniu i niepojednanym z Bogiem przy śmierci, odmawia pogrzebu chrześcijańskiego, i z boleścią odłączyć musi od społeczności wiernych, od św. obcowania, od modłów za umarlych; na kaplanów, zaś, którzyby takich pogrzebali z religijnym obrzędem na świetém miejscu, ciężkie nakłada kary. Kościół św. nakazuje każdemu raz w rok spowiadać się i komunikować; nie rozumić przez to, jakoby to doroczne świętych Sakramentów użycie było dostateezném do zbawienia, gdyż to przykazanie dla niedbałych jest dane: dowodzi tego i ten wyraz: przynajmniej, i wiara święta nas uczy, iż jeden grzéch śmiertelny, przez św. Sakrament pokuty niezgładzony, wtraca dusze do wiecznéj przepaści; stąd uważajmy, bracia Katolicy! na jak wielkie naraża się niebezpieczeństwo ten, kto będąc w grzéchu śmiertelnym, kilka lub kilkanaście miesięcy czeka spowiedzi wielkanocnéj: bo któż mu zaręczył, że jéj doczeka, kto go zapewnił, że nagłą i niespodziewaną śmiercia, a tém samém bez św. Sakramentów, nie zakończy tego doczesnego życia, jak to na nieszczęście przytrafia się niekiedy? Nadto, wiemy także z wiary, że jako dusza jest życiem ciała, tak łaska Boska poświęcająca stanowi duchowe życie duszy; że jak ustąpienie duszy z ciała śmierć mu zadaje, tak dusza, przez grzéch śmiertelny tracac tę łaskę, ulega śmierci duchowej, a wtenczas nie dla zbawienia swego działać nié może. czyli, że żadne dobre uczynki człowieka, zostającego w grzechu

śmiertelnym, nie zasługują na wieczną nagrodę. Stąd życzeniem jest Kościoła św., aby jego dziatki tyle razy na rok przystępowały do św. spowiedzi, ile razy poczują w sobie choć jeden grzéch śmiertelny. Naśladujmy, bracia Katolicy! w tém dobrém dzieci, szczérze kochające rodziców swoich, które święcie spełniając ich wolę, zawsze pragna zostawać u nich własce, a gdy przypadkiem w czém się im narażą, tedy nawet jednéj chwili znieść nić moga, aby się nie rzuciły im do nóg. dla przebłagania. Oprócz tego doświadczenie nas poucza, że raz tylko na rok przystępujący do św. Sakramentów, nie pędzą pospolicie życia prawdziwie chrześcijańskiego i po wielkanocnéj spowiedzi nie porzucają złych nałogów: bo odbywają ten najświętszy obowiązek z przymusu, niewolniczo, nie roztrząsając z wszelką ścisłością swojego sumienia, dla przypomnienia grzéchów co do gatunku, liczby i okoliczności, (bo choéby to uczynić i chcieli, to trudno i prawie niepodobna wszystko przypomnieć, w czem i ile razy obrazili Boga w ciągu całego roku), przystępują do trybunalu pokuty, bez należytego obrzydzenia sobie grzéchów, bez prawdziwej skruchy, bez mocnego przedsięwzięcia powstania ze złych nałogów, bez obmyślenia środków do tego; słowem: bez nawrócenia się, co jest istotnym warunkiem św. Sakramentu pokuty. Z téj przyczyny odchodzi ich więcej od konfesyjonału bardziej obciążonych grzechami, aniżeli kiedy do niego przychodzili: gdyż bez należytego usposobienia odbywając tę najświętszą sprawę, popełniają świętokradztwo. Są tacy, co się odzywają: "nié mam się z czego często spowiadać"; tak się im zdaje, bo nie wchodzą czesto w stan swego sumienia. Gdybyś, bracie Katoliku! włożył na sie jasnéj białości suknie i nosił ja ciagle, nie przeglądając, onaby się tak cała pokryła brudem, iż pod nim i wielkich plam dostrzedzbyś nié mógł; podobnież się dzieje z sumieniem niedbałego Chrześcijanina.

Okofo święta Wielkanocnego Kościół św. zaleca spowiadać się i komunikować, raz dlatego, że przez Wielki Post, nad umartwioném ciałem duch bierze górę i wolny w tym czasie od wszelkich rozproszeń, łatwiej może zebrać myśli, gruntowniej wejść w siebie i przygotować się należycie; po 2-re: na uczczenie pamiątki ustanowienia Przenajświętszego Sakramentu w Wielki Czwartek; w tym więc dniu lub w innym, bliskim jego, zaleca komunikować, gdyż tego dnia po raz piérwszy sam Jezus Chrystns rozdawał apostołom ten Przenajświętszy Sakrament; po 3-cie: abyśmy z czystém sumieniem, z duszą zjednoczoną z Jezusem Chrrystusem przez przyjęcie Najświętszego Ciała Jego i z duchowną swobodą i radością godnie obchodzić mogli tę najważniejszą uroczystość: pamiątkę Zmartwychwstania Pańskiego, i jak Bóg-człowiek powstał z grobu, tak abyśmy i my powstali z grobu złych nałogów, jakby przetworzeni w nowych ludzi, i jakby przyobleczeni szatą godową, cieszyli się z Jego tryjumfu, złożyli mu serdeczne dzięki, oddali cześć i chwałę za tyle poświęcenia się

dla zbawienia naszego.

Nakoniec Kościół św. zaleca, aby każdy odbywał spowiédź wielkanocną przed własnym pastérzem, parafijalnym lub jego zastępcą, a jeżeliby komu wypadało spowiadać się przed obcym, wtenczas od swojego zyskać na to pozwolenie: im jest bowiem powierzona troskliwość o zbawienie dusz, znajdujących się w parafijach, jakiémi rządzą, za które będą musieli zdać ścisły rachunek przed Sedzia Bogiem; od zbawienia lub potępienia tych dusz, zależy po części zbawienie lub potępienie pastérzów. Im to św. Paweł, ap. zalecił, w osobie Tymoteusza, mówiąc: .. Ale ty czuj we wszystkiém, pracuj. Uczynek Ewangielisty, usługowanie twoje wypełuiaj. Przepowiadaj słowo: nalegaj w czas, nie w czas, karz, proś, łaj ze wszelką cierpliwością i nauką " (2. Tym. VI. 6). Ich jest zatém powinnościa mieć baczność: czy wszyscy parafijanie żyją po chrześcijańsku, czy zadość czynią wszystkim obowiązkom religijnym; w razie przeciwnym: do pastérzów należy użyć rozmaitych, a choćby i przykrych środków do zmuszenia do tego; przeto i o tém wiedziéć powinni: czy kto odbywa, czy zaniedbuje św. spowiedź wielkanocną. Stąd widzimy, bracia Katolicy! że ci, którzy będąc nakłaniani od swoich pastérzów do wypełnienia tego przykazania Ko-Kościoła św., odzywają się z oburzeniem w podobny sposób: "Co to do ciebie należy: każdy za siebie Bogu odpowié"; nie znaja obowiazków i stanowiska pastérzów; że ci są wyrodnémi dziećmi Kościoła św.; że noszac na sobie święty

i zaszczytny tytuł Chrześcijanina, wielką krzywdę czynią

Chrześcijaństwu.

Nadto Kościół św. zaleca wszystkim dorosłym dziatkom swoim nietylko spowiadać się około Wielkiéjnocy, ale jeszcze i komunikować. Jak nié ma innego środka zbawienia dla tych, którzy przez uczynkowy grzéch śmiertelny utracili niewinność, na Chrzeie św. otrzymaną, tylko św. Sakrament pokuty, tak, do otrzymania zbawienia, również konieczne potrzebne jest przyjmowanie Ciała i Krwi Jezusa Chrystusa w Przenajświętszym Sakramencie. Sam bowiem tak nas naucza w Ewangielii św., mówiąc: "Zaprawdę, zaprawdę wam powiadam, jeżelibyście nie jedli Ciała Syna człowicczego i nie pili Krwi Jego, nie będziecie mieć żywota w sobie. Kto pożywa Ciała mego i pije Krew moję, ma żywot wieczny. a Ja go wskrzeszę w ostatni dzień" (św. Jan VI. 53—54).

Ciała nasze, aby utrzymały życie i nabiérały wzrostu, muszą przyjmować w siebie jakiekolwiek pokarmy, które przyjawszy, przerabiaja w swoje substancyje, również i dusze, dla utrzymania swojego duchownego życia, jakiém jest łaska Boska poświęcająca, dla wzrostu w niej, dla nabrania sił duchowych w drodze cnoty, potrzebują właści wych sobie pokarmów duchowych, jakiémi sa: modlitwa, słowo Boże czyli nauka chrześcijańska, a mianowicie Przenajświętszy Sakrament. Przez ten duchowny pokarm łączymy się z Bogiem-człowiekiem, jak czytamy w Ewangielii św.: Kto pożywa mego Ciała i pije Krew moję, we mnie mieszka, a ja w nim". A przez to połaczenie się, nabiéramy od Niego mocy do życia światobliwego i do wykonywania zbawiennych uczynków. "Kto mieszka we mnie, a ja w nim; ten siła owocu przynosi, bo beze mnie nic uczynić nié możecie" (św. Jan XV. 5), powiada Zbawiciel. Jeżeli człowiek traci apetyt do zwyczajnych pokarmów, albo jeżeli, przyjąwszy je, nie trawi i bywają one przyczyna cierpień jakich, to znakiem jest jego niezdrowia: przez czas długi temu nie zapobiegając, doświadcza słabości, staje się coraz bardziéj bezwładnym, nareszcie umiérać musi. Podobnież Chrześcijanin, nié majacy ochoty użycia pokarmów duchowych, nie uczęszczający, po oczyszczeniu sumienia, do stołu Pańskiego, jest chory na duszy,

jest słaby w wierze; z czasem przychodzi do zupełnéj obojetności religijnéj, jego obyczaje stają się niechrześcijańskie, nakoniec wpada w zatwardziałość serca; najczęściej jak żyje, tak i umiéra bez tych zasiłków i lékarstw duchowych — i na wieki traci duszę swoję. Jeżeli się lękamy doświadczać podobnych skutków, uczeszczajmy do św. Sakramentów pokuty i oltarza, a uczęszczajmy do piérwszego z następującém przygotowaniem: po 1-sze: goraco westehnijmy do Ducha św., aby zdarł z oczu naszych zastone miłości własnej, dla dojrzenia prawdy, aby zapalił w nas pochodnie wiary, z którą przejrzéć powinniśmy tajniki serca naszego, tajniki sumienia, a cokolwiek tam znajdziemy niezgodnego z przykazaniami Bożémi, kościelnémi i dalszémi przepisami religii św., wrażmy to w pamięć; po 2-re: wzbudźny w sobie żal serdeczny, nadprzyrodzony, żeśmy Boga naszego nieskończonéj dobroci obrazili, i uczyńmy mocne postanowienie nadal wystrzegać się grzéchów, pozbywając się do nich skłonności i unikając troskliwie okazyj, do nich wiodących; po 3-cie: przystąpmy do trybunału pokuty, konfesyjonalu, z największą pokorą i tam, przed namiestnikiem Boskim, wyznajmy wszystkie upadki swoje, co do gatunku i liczby, z okolicznościami, które powiększać lub zmniejszać je mogly, nie nie tając; pokutę naznaczoną starajmy sie jak najściślej wypełnie i potém wszelkiemu zfemu, jakie z grzéchów naszych wyniknać mogło, zapobiédz; to jest: bliżniemu pokrzywdzonemu na zdrowiu, majatku lub sławie, wynagrodzić, zgorszeniom danym zapobiédz, znieważonych przeprosić, zwa śnionych pojednać i t. d. Tak oczyściwszy sumienie, przystępujmy do przyjęcia Najświętszego Sakramentu z gorącém nabożeństwem, obudzając w sobie akty: wiary, nadziei i miłości, głębokie uszanowanie i wdzięczność ku Zbawicielowi Panu, że On sam stał się dla nas pokarmem; a gdy się On raczy jednoczyć z nami przez Przenajświetsze Ciało i Krew swoje, jednoczmy się z Duchem Jego, wyrabiając w sobie czucie, myśli i całą dążność, jakie On okazywał żyjąc na ziemi, w ciele ludzkiém, jakie nam zostawił w Ewangielii św., żebyśmy z czasem zawolać mogli ze św. Pawłem, apost.: "Już nie ja żyje, ale we mnie żyje Chrystus". Z nieczystém sumieniem, bez podobnego usposobienia przystępując do Najświętszego Sakramentu, znajdziemy w Nim nie pokarm, zasilający duszę, lecz jakby zadatek potępienia wiecznego, podług nauki św. Pawła, ap.: "Kto niegodnie pożywa Ciało i Krew Pańską, ten sobie sąd i potępienie pożywa" (I. Kor. XI. 29), od czego uchowaj nas, miłosierny Boże. Amen.

O św. Sakramentach Pokuty i Ołtarza, skoro Bóg pozwoli, na właściwém miejscu obszérniej mówić się będzie



### NAUKA XXVII.

### O czwartém i piątém przykazaniu kościelném.

"Posty od Kościoła nakazane zachować".

"Nawróćcie się do mnie ze wszystkiego serca waszego w poście, płaczu i żalu".

Joel. 11. 12.

Tak Bóg wołał niegdyś przez usta Joela, proroka, do Izraelitów, brojących nieprawość. O! jak wielkie miłosierdzie Twoje, Boże, ku człowiekowi! Gdy ten robaczek ziemski podnosi hardą głowę z prochu przeciwko Tobie, gdy się buntuje przeciwko swojemu Stwórcy, Najwyższemu swojemu Panu, gdy ten wyrodny Piastun Ojca niebieskiego okazuje wobec Niego nieposłuszeństwo i czarną niewdzięczność, Ty! Wszechmocny Boże! nie używasz swojej potęgi do surowego ukarania, do zniszczenia buntownika, przestępcy praw Twoich, jakby wymagała święta sprawiedliwość Twoja; lecz niepojętą dobrocią i miłosierdziem przejęty, wzywasz jeszcze grzésznika do nawrócenia się z drogi bezprawia, do przebłagania siebie, i sam jeszcze podajesz łatwe środki do zadosyćuczynienia swojej świę-

téj sprawiedliwości. Między innémi środkami do tego, wi-

dzimy post.

Post i modlitwa sa najskuteczniejszémi środkami do rozbrojenia prawicy Boga, podniesionéj na ukaranie grzészników. Dowody tego znajdujemy w Piśmie św. starego Zakonu. Gdy mieszkańcy wielkiego miasta Niniwy, zapomniawszy o Bogu, postępując według źwierzecej zmysłowości swojej, rozpasali się na wszelkie niegodziwości, natenczas posfał Bóg do niéj proroka Jonasza, który chodząc po ulicach miasta, wołał: "Czterdzieści dni, a Niniwa bedzie wywrócona" (Jonasz III. 3-10). Na ten głos posłańca Boskiego, Niniwici zatrwożeni, począwszy od króla aż do niemowląt, zrzuciwszy z siebie odzienia, przyoblekli się w wory, usiedli w popiół i wstrzymując się od wszelkich pokarmów, zaczęli wołać do Pana mitosierdzia. Widząc Bóg ich nawrócenie i pokutę, przebaczył. Gdy dumny wódz Holofernes już się zbliżał z ogromném wojskiem ku granicom Judei, aby ja podbić pod jarzmo bezbożnego Nabuchodonozora, jak podbił wiele innych krajów, arcykapłan Eliakim, obchodząc cały lud Izraelski, wołał: "Wiedzcie, iż Pan wystucha prośby wasze, jeźli trwając, potrwacie w poście, w modlitwach przed obliczem Pańskiém" (Judyth. IV. 12). I skoro lud wziął się do postu i modlitwy, został uwolniony od najścia srogiego nieprzyjaciela przez słabą niewiastę Judyth. Mojżesz, ów wielki wódz Izraelski, ów maż Duchem Bożym natchniony, przez czterdzieści dni i nocy pościł, nim się odważył wstąpić na wiérzchołek góry Synai, gęstym obłokiem pokrytéj, błyskawica i piorunem strasznéj; przez post otrzymał przykazania, palcem wszechmocności Boskiej wyryte na dwóch tablicach. Gdy tymczasem, u spodu góry niewstrzemiężliwość nakłoniła lud do bałwochwalstwa i utraty tych przykazań, albowiem Mojżesz, poruszony ciężkiém ludu tego bezprawiem, stłukł tablice; potém znowu przeż takiż post i modlitwe, musiał przebłagać zagniéwanego Boga i po raz drugi wyjednać prawo od Niego. (Exod. XXXIV. 28).

Św. Jan Chrzciciel, przepowiedziany przez proroków, w żywocie Matki swojéj przez Jezusa Chrystusa poświę cony, od młodych dni, przy największej wstrzemięźliwości, bo żyjąc tylko miodem leśnym i szarańczą na puszczy,

jak Ewangielija św. poświadcza, gotował się do urzędu

przesłańca Zbawiciela.

Sam Jezus Chrystus, ten Bóg-człowiek, czterdzieści dni i nocy pościł na pustyni wprzód, nim rozpoczął wielkie dzieło zbawienia. Oto skutki i potrzeba postu. Tu widzimy także, iż post ma początek w najgłębszéj starożytności, a nawet od samego stworzenia świata; bo cóż znaczy zakazanie w raju pierwszym rodzicom naszym, aby

nie jedli owocu z jednego drzewa?

Potrzebny post, potrzebna wstrzemiężliwość, po 1sze: jako pokuta za grzéchy, i skuteczny środek, jakeśmy słyszeli, do odwrócenia kary Boskiéj z bezprawia; potrzebny post, potrzebna wstrzemiężliwość po 2-re: aby nad cialem umartwioném, nad zmyslowością jego źwierzęcą duch rozpostarł panowanie swoje, i nakłaniał człowieka do posluszeństwa woli Boskiej. Albowiem jeśli podług ciała żyć będziecie (powiada św. Paweł, ap. Rzym. 8. 12), pomrzecie, ale jeśli duchem sprawy ciała umartwicie, żyć bedziecie". I nietylko ten wielki apostol narodów tak nanczał, lecz i sam éwiczył się w umartwieniach ciała swojego, jak czytamy w liście Jego, do Koryntyjan (IX. 29) pisanym: "Karzę ciało moje i w niewolę podbijam, bym snadź innym przepowiadając, sam się nie stał odrzuconym". Czuli podobnież potrzebę postu i święci Pańscy plci obojéj, których życie dlatego było tak niewinne, że złe namiętności, przez wstrzemiężliwość i umartwienia poskromione, nie przywodzily ich do grzéchów. Dlatego tém bardziéj my czuć powinnismy konieczną potrzebę postu i umartwienia, którvch źwierzęca zmyslowość, przez dogadzanie ciału wybujała, jak rumaki przez obfite dostarczenie obroku, często unosi i do upadku przywodzi. Oh! nie skądinąd postrzegać się daje pomiędzy katolikami bezczelna rozpusta i rozmaitego rodzaju zgorszenia, jakich nawet i między niewiernymi niełatwo widać; nie skadinad obojętność, opieszałość w wykonaniu religijnych powinności i obowiązków stanu, jak tylko z wypieszczenia ciała naszego, przez dogadzanie mu we wszystkich jego chuciach: nie skądinąd duma, zarozumiałość i ostrość postępowania naszego z blizniémi; nie skądinąd bicia, rozboje, przekleństwa, zforzeczenia, swary, i t. p. jak z burzliwości

temperamentu, przez obfitość pokarmów i napojów wznieconéj. I wyroki Pisma Bożego i nauka Kościoła św. i przykłady świętych Pańskich i własne doświadczenie każdego o téj prawdzie przekonywa; mimo to, gdy i w dawniejszych czasach byli Chrześcijanie-katolicy, a bardziéj jeszcze w terażniejszych są tacy, co sami przez się nieradzi przez posty umartwiać ciał swoich, nieradzi dobrowolnie oddawać się pokucie, dlatego Kościół św., ta troskliwa Matka o dobro i zbawienie swych dziatek, dała im przykazanie: w pewne dni roku posty zachować. Oto po 1-sze: w piątki i soboty wstrzymywać się od mięsnych pokarmów; to umartwienie w piątki jest naznaczone na pamiatke meki i śmierci Zbawiciela Pana, w soboty na pamiatkę Jego pogrzebu, oraz abyśmy przez te, choć lekka pokute, przygotowali się do należytego święcenia niedzieli. Po 2-re: post ścisły w wigilije, czyli dnie, poprzedzające ważniejsze uroczystości. Po 3-cie: suchedni, czyli post kwartalny w środy, piątki i soboty, na podziękowanie Bogu za odebrane dobrodziejstwa w przeszłym kwartale, na uproszenie potrzebnych łask u Niego na następny; ponieważ zaś w soboty kwartalne, podług ustaw Kościoła św., pospolicie wyświęcają się kapłaui, wszyscy przeto wierni powinni przez post i modlitwy upraszać dla nich Ducha św., aby z nich mieli dobrych nauczycieli drogi zbawienia i dobrych przewodników do ojczyzny niebieskiej. Po 4 te: środy i piatki Adwentowe, dla przysposobienia się do godnego obchodu pamiątki Bożego Narodzenia; po 5-te nakoniec: Post wielki czyli czterdziestodniowy, dla przygotowania się do spowiedzi wielkanocnéj i Komunii św., a razem do godnego obchodzenia najważniejszéj tajemnicy naszego zbawienia, Zmartwych wstania Pańskiego. Jak św. Hieronim naucza : Gotujmy się (powiada) do uroczystości Wielkanocnéj przez post, który podnosi ducha do niebieskich rzeczy, oczyszcza od występków i ozdabia cnotaai; należy nam, wolnym od grzéchów, pogrześć zmysłowość naszą z Chrystusem, ażebyśmy duchownie z Nim nowstali".

Zachowanie ścisłego postu zależy na wstrzymaniu się od mięsnych i mlécznych pokarmów i na jednorazowém posileniu się. Takie zachowanie postu przez Chrze-

ścijan piérwszych stuleci okazuje się z samych obrzędów kościelnych, gdyż nieszpory codzień w wielkim poście, wyjąwszy niedziele, odprawować się powinny przed obiadem, na znak, że Chrześcijaninie wtenczas raz na dzień się posilali, i to po modlitwach wieczornych. Do zachowania postu, co do gatunku pokarmów, każdy, począwszy od tych dzieci, co przychodzą do używania rozumu, czyli co powinni przystępować do św. Sakramentów spowiedzi i komunii, podług ustaw Kościoła św. jest obowiązany. Wszakże należałoby, aby roztropne matki zawczasu usposobiały organizm dzieci, skoro są zdrowe, do postnych pokarmów, a razem zawczasu wdrażały je do téj powinności chrześcijańskiej. Do zachowania postu co do gatunku, a razem i co do ilości pokarmów, obowiązane są osoby płci obojéj, które już poczęły rok dwudziesty piérwszy, jako już dojrzałe. Kościół św., ta prawdziwa Matka nasza, która nietylko dba o zbawienie dusz, lecz jeszcze o zdrowie i o doczesne potrzeby dziatek swoich, złagodziła te swoie ustawę w zimnych mianowicie krajach, co do ilości pokarmów w poście, dozwalając ciężko pracującym użyć ich więcej -- i w ogólności jeść skromną wieczerzę, to jest czwartą część mniéj więcéj zwyczajnego obiadu. Matki karmiące zupełnie uwalnia od postu co do ilości. Chorym i z ciężkiej choroby powstałym, dla nabrania sił, lub osobom słabego zdrowia udziela, na ich prosby, dyspensy, czyli uwolnienia od postu, nawet i co do gatunku pokarmów, i tę rzeczywistą niemożność poszczenia zastapić rozkazuje częstszémi modlitwami, jałmużnami i innémi dobrémi uczynki. Słabe tylko osoby mają prawo domagać się dyspensy; dyspensa bowiem, wymożona przez tych, którym stan zdrowia pościć dozwala, żadnego nié ma znaczenia, a przeto tacy i przy despensie, używający w poście zakazanych przez Kościół św. pokarmów, ciężko grzészą; po 1-sze: przestępując bez słusznéj przyczyny prawo; po 2-gie: oszukując władzę kościelna przy pozyskaniu dyspensy. Lecz daleko ciężej grzeszą ci, którzy pościć mogąc, nie poszczą, o dyspensy nie dbają i swojem zuchwalstwem innych gorsza; tacy, jako nieposłuszni Kościołowi, podług słów Jezusa Chrystusa, w Ewangielii św. zapisanych, powinni się uważać za jawnogrzészników i pogan. Gospodynie

gościom swoim, niémającym dyspensy, dostarczając w domu swoim w poście zakazanych pokarmów, stając się przyczyną ich grzéchu, same ciężko grzészą. Jestto znakiem osłabienia religii Boskiéj, jak w wielu innych, tak i w téj okoliczności, kiedy nad jéj święte przepisy, wzgląd ludzki i gościnność większe ma znaczenie, lubo sama z siebie

święta i najwyższéj pochwały godna.

Wiele osób wyłamując się od postu, tłómaczy się lekkomyślnie, dziecinnie i poniżająco. Jedni powiadają: "nié mogę pościć, bo żadnéj potrawy postnéj nie lubie". Tacy to w poście, który jest pokutą czyli karą, chcieliby znaléżć przyjemność i rozkosz. Inni mówią: "nié mogę pościć, bo to szkodzi memu zdrowiu". Szkodzi post ich zdrowiu, gdy idzie o dopełnienie prawa religii Boskiej, gdzie idzie o odpokutowanie za grzéchy, o skasowanie dekretu wiecznego potępienia, a pomaga temuż zdrowiu, gdy ich lékarz osadza czasem na kilka dni na owsiance! O! bracia Katolicy! umiarkowana wstrzemiężliwość, jaka Kościół św. przepisuje, nietylko nie szkodzi, lecz, podług zapewnienia biegłych lékarzów, jak to zresztą przekonywamy się nawet z samego doświadczenia, jeszcze pomaga do zdrowia i przedłuża życie. Wiemy, że wielu świetych Pańskich, co żyli przy wielkiej wstrzemiężliwości, bywali pospolicie zdrowi i żyli długo. Widzimy, że daleko mniéj defektów u prostych ludzi, niż między osobami wyższego stanu, z téj najbardziéj przyczyny, że mniéj używają pokarmów mięsnych. Nadto, światli lékarze dowodzą, że gdyby nawet Kościół św. nie naznaczył wielkiego postu ze względu duchownego, to przez sam wzgląd na zdrowie, należałoby go naznaczyć w czasie poczynającéj się wiosny, kiedy ziemia z mrozu uwolniona wydaje szkodliwe wyziewy: aby one nie szkodziły zdrowiu, wypada zachować dyjetę. Nakoniec dowodzą, że mięsne pokarmy wyrabiaja w człowieku temperament krwisty, ostry, burzliwy; a gdy łagodność w Chrześcijaństwie między najpiérwszémi i koniecznémi cnotami jest policzona i zalecona, tedy dla łatwiejszego nabycia téj świętéj cnoty potrzebne jest wstrzymywanie się od pokarmów mięsnych. Inni znowu, wyłamując się od postu, mówią: "cóż to za cześć Panu Bogu? co za pożytek bliźnim, gdy się człowiek

głodzi i męczy? Lepiéj jest nie pościć, niż co złego robić". W rzeczy saméj, post lub jakie inne umartwienia, same z siebie nie przyczyniają się do chwały Bożéj, lecz się przyczynia człowiek, gdy uznając grzechy swoje za największa obrazę i zniewagę Majestatu Boskiego żałuje z ca lego serca, że ich się dopuścił, karze sam siebie za to postem i innémi jakiémiś umartwieniami, aby za nie uczynił zadosyć, ile w jego mocy, sprawiedliwości Bożéj; bliżnich buduje tém ćwiczeniem pobożności i uległościa Kościołowi świętemu, temu namiestnikowi Boga. Zaiste, lepiéj jest nie pościć wcale, niż poszczac, co zlego robić, tak nas naucza sam rozum, tak naucza i Duch św. przez usta Izajasza, proroka: "Przecieżmy pościli, a nie wejrzałeś (Boże); poniżaliśmy dusze nasze, a nie wiedzialeś. Oto dlatego, żeście pełnili złą wolę waszą, oto, że wśród postów waszych i umartwień ścigacie surowo dłużników waszych, kochacie się w sporach, w kłótniach, niegodziwie obchodzicie się z braćmi waszymi. Jeźli chcecie, aby posty wasze Mnie były mile, stargajcie wiezy, które was krępują do grzéchu i wyrzeczcie się wszelkiej bezbożności" (Izai. LVIII. 3-9). "Niech pości oko twoje i ucho twoje, niech pości język i ręka", powiada św. Bernard. W tych słowach mamy naukę, abyśmy w czasach, mianowicie na post przez Kościół św. naznaczonych, przy wstrzemiężliwości co do pokarmów i napojów, szczególniej powściągali się od grzéchów, abyśmy utrzymywali w ścisłej straży zmysły swoje, abyśmy zamykali te drzwi i okna duszy przed wszelkiémi pokusami. Ażebyśmy nawet w dniach postu odmawiali sobie i godziwych w innych czasach rozrywek, jakiémi są: skromne uczty, muzyka, skromne tańce, wesołe pieśni światowe, teatry, widowiska i t. p., aby się niémi nie rozpraszała myśl nasza, która w owych czasach pokuty skupiać się powinna do roztrząsania sumienia, do żalu za grzechy, do rozważania przedmiotów Boskich, Jego dobrodziejstw i końca, na jaki stworzeni jesteśmy. Nadto jeszcze, w dniach postu, do umartwienia ciała i zmysłów łączyć się powinny: modlitwa i dobre uczynki. Dlatego to Kościół św. ostatniém przykazaniem swojém zabronił w adwencie i w wielkim poście błogosławić ślubów małżeńskich, że tym towarzyszyć zwykły wesele, uczty, muzyka, tańce i zabawy, które w tych czasach po domach katolickich miejsca miéć nie powinny.

W starych katechizmach czytamy, że drugie przykazanie kościelne było połączone z pierwszem, a za piąte służyło: "dziesięciny Kościolowi oddawać". Ksiegi Mojżesza na wielu miejscach świadczą, że i w starym Zakonie były przez Boga nakazane dziesięciny z owoców ziemi, z drzew i z wszelkiego rodzaju domowych istot żywotnych, które już to były palone Bogu na ofiarę, już to szły na utrzymanie kościoła jerozolimskiego, kapłanów i sług, już na jego ozdoby. Tak i w nowym Zakonie oporządzenie kościołów, jak przystoi na domy Bogu poświęcone, dopełnienie świętych obrzędów religii Boskiej, przyzwoite utrzymanie się duchowieństwa, koniecznie wymagają niemałych kosztów. A gdy w czasach dawnych nie miały kościoły wydzielonych sobie funduszów, potrzebne było przykazanie, aby każdy z wiernych dziesiąta część plonów swoich, dziesiątą sztukę z dobytku i t. d. ofiarował do kościoła. Gdy za ostygnieniem ducha pobożności, między duchowieństwem a wiernymi powstawały gorszące spory z powodu tych działów, obmyślono stałe fundusze kościołom, przytém przedstawiono, aby wierni składali pewne, szczupłe ofiary za otrzymane niektóre posługi duchowne i w czasach rocznych wizyt parafijalnych, a przykazanie dziesiecin zniesiono.

Jeżeli to jest w naturze rzeczy, że każdy człowiek, im wyższą zajmuje posadę w społeczności, tém o wspanialsze ma prawo starać się pomieszkanie, sprzęty, odzienie i t. d., jako oznaki swojéj dostojności; stąd wypada, że wierni, jako mający sumienny obowiązek dbać o cześć i chwałę Bożą, starać się powinni wszelkiémi siłami świątyniom Boga dodawać, ile można, okazałości: ażeby ich sprzęty, aparaty i bielizna były kosztowne, świéże i czyste, jako używające się do najświętszych tajemnic zbawienia, jako środki, za pomocą których składa się majestatowi Boskiemu ofiara najgłębszéj czci i uwielbienia. Takie przybytki Boże, takie ich przybory okazują usposobienie tych wiernych ku Bogu, którzy do nich należą, — i czyniąc właściwe wrażenia na zmysły, podnoszą dusze do Pana Boga i do nabożeństwa pobudzają. Stądby się zda-

15

wało, że każdy Chrześcijanin, Katolik, corocznie sumiennie powinien składać w stosunku do dochodów swoich ofiarę, jakby procent jaki z udzielonych mu darów Bożych, na poprawę i ozdobę kościoła, do którego należy. Bracia Katolicy! pójdźmy do miast znaczniejszych, tam obaczymy ogromne, wspaniałe, z wielkiem staraniem i kosztem wzniesione kościoły i klasztory, tam się dowiemy, że niejednemu kościołowi były nadane majatki i sumy; tak to pradziadowie i dziadowie nasi hojne sypali niegdyś Bogu ofiary z dóbr swoich, a w stosunku tych ofiar rosły także dobra, bo widocznie Bóg im błogosławił. Skoro potém łakomstwo zawarło dłonie Chrześcijan-katolików do podobnych ofiar, a jeszcze niejedna świętokradzka ręka sięgnęła do zagarnienia sobie cząstki jakiéj z funduszów kościelnych, zaraz niedostatki, różne utrapienia, jakby skutek przekleństwa jakiego, pod wszelkim względem zaległy te nieszczesna krainę. A więc, zrzekłszy się zbytków i marnotrawstwa, nie żałujmy czastki zbiorów naszych na ozdoby domów Boga, z którego Opatrzności mamy wszystko. Kochajmy niebieskiego Ojca naszego nadewszystko, ściśle pełniac wole Jego święta, w przykazaniach i w innych przepisach religii św. wykazaną. Kochajmy i bądżmy posłuszni Kościołowi świętemu, téj Oblubienicy Jezusa Chrystusa, téj najlepszéj Matce naszéj. W dniach przynajmniéj przezeń wyznaczonych, zgromadzajmy się do świątyń Pańskich, a przez post, umartwienia, jałmużny, modlitwy i inne dobre uczynki wypłacajmy się sprawiedliwości Bożéj za grzéchy nasze, jakich dopuścilismy się kiedy, ze zwyczajnéj słabości ludzkiéj; słowem żyjmy po chrześcijańsku, a Bóg milosierny wróci nam szczęśliwe czasy, zagony uprawione wydadzą obfite plony, nie doświadczymy niedostatków i nędzy w téj pielgrzymce doczesnéj, uczu-jemy spokój w duszy, jakiego świat dać nie może i osiągniemy wieczna szczęśliwość przez Zbawiciela, Pana naszego przygotowana. Amen.

### SPIS RZECZY

## tomu piérwszego.

|                                                                | Str.  |  |  |  |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------|-------|--|--|--|--|--|--|--|
| Paciérz, Pozdrowienie anielskie, Skład apostolski, Przykazania |       |  |  |  |  |  |  |  |
| Boże, Kościelnie, św. Sakramenta, i dalsze przepisy reli-      |       |  |  |  |  |  |  |  |
| gii świętéj                                                    | 3     |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka wstępna. Człowiek jest podobieństwem i obrazem Boga;     |       |  |  |  |  |  |  |  |
| należy ten obraz kształcić, za pomocą środków, przez re-       |       |  |  |  |  |  |  |  |
| ligija áw nadawanyah ahy dagadi da gwara nyagana               |       |  |  |  |  |  |  |  |
| ligiją św. podawanych, aby doszedł do swego przezna-           | 10    |  |  |  |  |  |  |  |
| czenia                                                         |       |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka II. Objaśnienie znaku krzyża św                          | 17    |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka III. O modlitwie w ogólności                             | 22    |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka IV. O modlitwie Pańskiej. Wykład wstępu, prosby          |       |  |  |  |  |  |  |  |
| piérwszéj, drugiéj i trzeciéj                                  | 30    |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka V. Wykład cztérech ostatnich próśb modlitwy Pańskiej     | 39    |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka VI. O Pozdrowieniu anielskiém                            | 50    |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka VII. O wierze w ogólności, o wierze chrześcijańskiej     |       |  |  |  |  |  |  |  |
| i jej zasadach                                                 | 56    |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka VIII. O Składzie apostolskim i wykład pierwszego i dru-  | 00    |  |  |  |  |  |  |  |
| gioro ortalistis                                               | 66    |  |  |  |  |  |  |  |
| giego artykułu                                                 | 77    |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka IX. Wykład trzeciego i czwartego artykułu                | 87    |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka X. Wykład piątego i szostego artykułu                    |       |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka XI. Wykład siódmego artykułu                             | 93    |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka XII. Wykład ósmego artykułu                              | 98    |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka XIII. Wykład dziewiątego artykułu o Kościele             | 102   |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka XIV. Wykład dziesiatego, jedynastego i dwunastego        |       |  |  |  |  |  |  |  |
| artykułu                                                       | 113   |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka XV. O przykazaniach Bożych. Wykład wstępu i pierw-       |       |  |  |  |  |  |  |  |
| szego przykazania                                              | 122   |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka XVI. Wykład drugiego przykazania                         | 134   |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka VIII Wukka d transiera praukagania                       | 140   |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka XVII. Wykład trzeciego przykazania                       | 140   |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka XVIII. Wykład czwartego przykazania: o powinności        | 146   |  |  |  |  |  |  |  |
| dzieci i podwładnych                                           | 140   |  |  |  |  |  |  |  |
| Nauka XIX. O powinności rodziców, nauczycieli i zwierzchni-    | 1 - 1 |  |  |  |  |  |  |  |
| ków                                                            | 154   |  |  |  |  |  |  |  |

|       |        |         |           |           |        |      |     |     |     |     |    | Str  |
|-------|--------|---------|-----------|-----------|--------|------|-----|-----|-----|-----|----|------|
|       |        |         |           |           |        |      |     |     |     |     |    |      |
| Nauka |        | Wykład  | piatego   | przykaz   | ania   |      |     |     |     |     |    | -162 |
| Nauka | XXI.   | Wykład  | szóstego  | przyka    | zania. |      |     |     |     |     |    | 170  |
| Nauka | XVII.  | Wykład  | siódmeg   | o przyk   | azani  | a .  |     |     |     |     |    | 178  |
| Nauka | XXIII. | Wykład  | trzech o  | statnich  | przy   | kaza | ań  |     |     |     |    | 186  |
| Nauka | XXIV.  | O miłoś | ci Boga   | i bliźni- | ego    |      |     |     |     |     |    | 196  |
| Nauka | XXV.   | Wykład  | dwóch p   | niérwszy  | ch r   | rzyk | aza | ń   | koś | cie | 1- |      |
|       |        |         |           |           |        |      |     |     |     |     |    | 204  |
| Nauka | XXVI.  | Wykład  | trzeciego | przyka    | azania | 1 .  |     |     |     |     |    | 211  |
| Nauka | XXVII. | Wykład  | czwartes  | go i pia  | tego   | przy | kaz | ani | а   |     |    | 218  |



# WYKŁAD

PACIERZA,

SKŁADU APOSTOLSKIEGO,

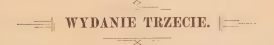
PRZYKAZAŃ BOŻYCH, KOŚCIELNYCH, ŚWIĘTYCH SAKRAMENTÓW, WARUNKÓW DO SPOWIEDZI i dalszych przepisów Religii Świetéj.

Z ZASTOSOWANIEM DO ŻYCIA PRAKTYCZNEGO

napisał

Ks. JAN NARKIEWICZ,

KAND. ŚW. TEOLOGII.



TOM II.

W KRAKOWIE, NAKŁADEM KSIĘGARNI KATOLICKIÉJ Dra Władysława Miłkowskiego. 1898. Dziełko pod tutułem: "Wykład Paciérza" i t. d. nie zawiéra w sobie nic przeciwnego zasadom Kościoła katolickiego.

Kraków, dnia 12 września 1881.

Ks. Waleryjan Serwatowski,

Kan. Lub., Dziekan Koll. i Paraf. WW. ŚŚ. Cenzor ksiąg relig.

Nr. 3667/1.

#### REIMPRIMATUR.

Cracoviae, d. 18 Juli 1898.

F. Gawroński, V. g.

(L. S.)

### NAUKA I.

### 0 św. Sakramentach w ogólności.

"Będziecie czerpać wody z radością ze zdrojów Zbawicielowych". Izai. XII. 2.

"Człowiek jakiś udał się z Jeruzalem do Jerycha i wpadał między zbójce, którzy go obdarli, zadali rany i odeszli, ledwie przy życiu zostawując. I zdarzyło się, że tęż drogę odbywał pewien kapłan, a ujrzawszy go, minął; także i lewita, ujrzawszy go, minął. A Samarytanin przejeżdźający zbliżył się ku niemu: na widok nieszczęśliwego, miłosierdziem został wzruszony, związał rany, nalawszy wprzódy na nie oliwy i wina, włożył go na bydlę swoje, prowadził do gospody i miał o nim staranie. Nazajutrz wziął dwa grosze i dał gospodarzowi, mówiąc: miej o nim staranie, a co-kolwiek wydasz nad to, wróciwszy, oddam tobie" (św. Łukasz X, 30—35).

Lubo ta przypowieść Jezusa Chrystusa jest nauką praktycznéj miłości bliżniego, lecz niektórzy św. Ojcowie Kościoła w podobny sposób ją wykładają: Człowiek w drodze od zbójców napadniony, z odzienia obdarty, zraniony i ledwie przy życiu zostawiony, jestto cały rodzaj ludzki, wyzuty z łaski Pana Boga, ciężko zraniony na duszy, z powodu upadku piérwszych rodziców, do którego przywiódł ich szatan, ów zbójca piekielny w raju. Miłosierny Samarytanin, przybywający z pomocą nieszczęśliwemu, jestto najmilszy Zbawca, Jezus Chrystus. On zalawszy rany lekarstwami, obwiązawszy je, wziąwszy na ramiona swoje, jak troskliwy Pastérz obłąkaną i schorzałą owieczkę, zaniósł do owczarni, do gospody, czyli do swojego Kościoła św. i poruczył opiece Gospodarza, to jest opiece urzędu Apostolskiego, aby miał o nim staranie. Témi lekarstwami

gojącémi rany duchowne, są św. Sakramenta. O nich to prorokował Izaiasz, prorok przed siedmiu stuleciami, mówiąc: "Będziecie czerpać wody z radością ze zdrojów Zbawicielowych", one wypłynęły z najświętszego boku Boga-człowieka, jak powiada Ewangielija św.: "Jeden z żołnierzów włócznią otworzył bok Jego, a natychmiast wyszła krew i woda" (św. Jan XIX. 34). A św. Augustyn dodaje: "wypłynęły św. Sakramenta". One wyobrażone były i w starym Zakonie, jak to obaczymy we wła-

ściwych miejscach.

Cóż to jest Sakrament? Literalnie go uważając, jestto wyraz z łacińskiego języka wzięty: Sacra mens — święta myśl, święte postanowienie, zobowiązanie się do czegoś. U starożytnych Rzymian, zobowiązanie się żołnierzów pod przysięgą do służby krajowej, nazywano sakramentem, dlatego i religija św., po dobrowolnem zobowiązaniu się człowieka do służby Bożej, nad nim pewne obrzędy dopełnione, w celu przyjęcia go, nazywa Sakramentami. Przez wzgląd na duchowne znaczenie, na skutki św. Sakramentów, nauka Kościoła św. takie podaje nam ich opisanie: Sakramenta są znakami widomemi łask Bożych niewidomych, postanowionemi przez Jezusa Chrystusa, dla poświęcenia dusz naszych.

Na cóż te znaki? czyliż Bóg i bez nich nié może udzielać nam potrzebnych łask swoich? Na to pytauie odpowiada św. Chryzostom: "Jako człowiek jest złożony z ciała i duszy, tak Bóg dał nam dary swoje duchowne, cielesnémi znakami pokryte; i gdybyśmy tylko, jak Aniolowie, same dusze mieli, dałby nam wszystko odkrycie i jawnie, ale że przez ciało dusza swoje potrzeby odprawuje, w cielesnych i widomych znakach duszne nam po-

karmy i pociechy Chrystus pokryt".

Sobór Trydencki, czyli Kościół św. zdecydował, mówiąc: "Jeżeliby kto powiedział, że jest więcej albo mniej jak siedm Sakramentów, to jest: 1) Chrzest, 2) Bierzmowanie, 3) Ciało i Krew Pańska, 4) Pokuta, 5) Ostatnie namaszczenie Olejami św., 6) Kapłaństwo, 7) Malżeństwo, — niechaj będzie przeklętym".

Jak żyjące ciała nasze siedm główniejszych mają potrzeb: po 1-sze: aby miały byt, muszą się narodzić;

po 2-gie: muszą wzrastać; po 3-cie: nie utrzymają życia, nie nabędą wzrostu, nie przyjmując pokarmów; po 4-te: ponieważ podlegają niekiedy różnym chorobom, więc potrzebują lékarstw i zasiłków wzmacniających; po 5-te: jeżeli się wybiéramy w jaką drogę daleką, zaopatrujemy się w żywność i w broń jakąś, na przypadek napadu rozbójników; po 6-te: społeczność ludzka nié może w żaden sposób obejść się bez rządców i nauczycieli; po 7-me: nakoniec, ponieważ ludzie umiérają, potrzebny jest więc pewien środek do uwiecznienia towarzystwa, czyli społeczności ludzkiéj na ziemi; — tak najmilszy nasz Zbawiciel wszystkie potrzeby dusz siedmioma środkami przez siebie wynalezionémi załatwia, jakiémi są św. Sakramenta.

Przez Chrzest św. człowiek się odradza z syna zatracenia na dziedzica królestwa niebieskiego i zyskuje łaske Boga poświęcająca, czyli nabiéra życia duchowego. Bierzmowanie, po łacinie confirmatio, co znaczy potwierdzenie, albo wzmocnienie, nadaje wzrost téj łasce i niejako pasuje Chrześcijan na rycerzów Chrystusowych. Najświętsze Ciało i Krew Boga-człowieka duchownie nas zasila. Pokuta wskrzesza niejako umarłe i leczy schorzałe dusze, odpuszczając grzechy. Ostatnie namaszczenie olejami św., uwalnia od szczątków niemocy, które grzéchy sprawiły, i zaopatruje w broń, ale tarcze duchowne, dla uniknienia pocisków nieprzyjacielskich w wielkiej podróży do wieczności. Kapłaństwo dostarcza Kościołowi namiestników Chrystusowych; w nich daje nauczycieli, wodzów, rządców społeczności religijnéj, a razem i lékarzów. Św. Sakrament Małżeństwa daje Kosciolowi dziatki, które odnawiają i uwieczniają trwałość jego aż do skończenia świata.

Lubo wszystkie św. Sakramenta sprawują skutki poświęcające człowieka, lecz że skutki te wywiérają w odmienny sposób, przeto między Sakramentami zachodzi różnica. Po 1-sze: Chrzest i pokuta, znajdując nas duchownie umarłych przez grzéch, przywracają nam życie; inne zaś przymnażają tylko w nas tego życia, któreśmy już dawniej otrzymali, wzmacniając siły duchowne. Po 2-gie: Chrzest, Bierzmowanie i Kapłaństwo, przez które dusza nie tylko zostaje poświęcona łaską Boską, ale jeszcze otrzymuje charakter, znamię czyli piętno duchowne, w szcze-

gólny ja sposób poświęcają Bogu. Kto wymienione trzy Sakramenta w złém usposobieniu przyjmuje, nie odbiéra łaski poświęcającej, lecz na duszy otrzymuje te piętna. Nadto łaska, otrzymana przez godne przyjęcie św. Sakramentów, może być przez grzéch śmiertelny utraconą, lecz ten charakter, ta pieczęć, jaką wymienione trzy św. Sakramenta wyciskają na duszy, nigdy się nie zaciéra; z téj przyczyny żaden się z nich nie powtarza, czyli raz tylko w życiu swojém człowiek przyjąć je może; więcej zaś jak raz jeden przyjmujący, ciężko grzészy i karze kościelnéj

podpada.

Do utworzenia św. Sakramentów cztérech rzeczy potrzeba: Ministra czyli działacza, materyi, formy i intencyi; a ze strony przyjmującego koniecznie trzeba: dobréj chęci i należytego usposobienia. Wszystkich w ogóle św. Sakramentów są ministrami kapłani, jako zastępcy Apostołów, których Bóg-człowiek zostawił na ziemi pełnomocnikami swoimi w wielkiém dziele zbawienia ludów, jak naucza nas św. Paweł, Apostoł, mówiąc: "Tak niechaj człowiek o nas rozumié, jako o sługach Chrystusowych i szafarzach tajemnic Bożych" (I. Kor. IV. 1). I ci ministrowie są niejako narzędziami, przez których sam Jezus Chrystus niewidzialnie działa; dlatego choćby nawet oni byli wielkimi grzésznikami, ten sam wywiérają skutek św. Sakramenta, jak i przez najświątobliwszych udzielane, byle tylko przyjmujący je miał należyte usposobienie.

Materyją św. Sakramentów stanowi rzecz, z któréj się one sprawują, jak naprzykład w Chrzcie św. zwyczajna woda, a formę stanowi przepisane użycie téj rzeczy, przy wymawianiu właściwych wyrazów. Naprzykład: trzykrotne poléwanie wodą chrzczonego w sposób żegnania, razem z wymówieniem tych wyrazów: Pietrze, Pawle, Magdaleno i t. p. ja ciebie chrzczę w Imię Ojca, i Syna, i Ducha świętego. O materyi i formie każdego Sakramentu powié

się, gdzie będzie mowa o nich w szczególności.

Intencyja wyraża się w słowach lub w myśli w podobny sposób, naprzykład: chcę ciebie ochrzeić tak, jak chrzei Kościół św.

Jakiego zaś potrzeba usposobienia do godnego przyjęcia każdego z tych św. Sakramentów, powié się we właściwych miejscach. Użycie właściwéj materyi, uczyniona intencyja i dopełnienie formy, stanowi istotę św. Sakramentów; lecz do tego dcdane są po większéj części od samych Apostołów pewne ceremonije czyli obrzędy, które już przez samą swoję starożytność stając się godnémi wielkiego szacunku, przyczyniają wiele okazałości i uszanowania dla tych najświętszych czynów, i uczą, z jakiém usposobieniem do nich przystępować mamy, oraz jako przez te św. Sakramenta zaciągamy obowiązki, co się wykaże w dalszych naukach. Jakież pożytki ze św. Sakramentów?

Cały ród ludzki upadł w piérwszym ojcu swoim Adamie, jako w zarodzie, jako w treści swojej. "Przez jednego człowieka grzech na ten świat wszedł, a przez grzech śmierć; i tak na wszystkie ludzie śmierć przeszła, w którym wszyscy zgrzészyli", powiada św. Paweł, Apostoł. (Rzym. V. 12). Każdy więc człowiek rodzi się winowajcą, nieczystym co do duszy; jak ze zmąconego źródła nieczyste wypływają strumyki, tak się rodzą często dzieci ułomne co do ciała z rodziców słabowitych. Ludzie upadli na duchu, zwiérzeca zmysłowość wzięła nad nimi góre, opanowała ich serca i wole, wzburzone namietności przyćmiły wzrok ich duszy i nié mogli dojrzéć ani celu, do którego stworzeni, ani drogi, do niego wiodącej. Zatarł się na nich obraz i podobieństwo Boże, zerwał się związek między Bogiem a człowiekiem, czyli znikła religija święta. Czuli to skażenie przyrody człowieka i pogańscy filozofowie, przed przyjściem Jezusa Chrystusa, kiedy jeden z nich z goryczą zawołał: "Co innego chcę, a co innego czynię" Upadli, poniżeni ludzie, zalegli cała społeczność występkami i zbrodniami, które burzą towarzystwo, sprawuja zamieszanie w rodzinach i ścigają nieszczęścia na pojedyncze osoby. I ustawy krajów i moralne przepisy filozofów, dażące do naprawy złego, stały się bezowocne i nié mogły klęsk tych odwrócić, bo one były skutkami sprawiedliwéj kary Bożéj za grzéch pierworodny. Kiedy więc druga Osoba Trójcy przenajświętszéj, Syn Boży, po Wcieleniu się swojém, zbliżył się do ludzi, gdy naukami swojémi rozpędził grube ciemności, gdy stając sie posłusznym Ojcu niebieskiemu aż do śmierci krzyżowej,

zadosyć uczynił sprawiedliwości Bożéj za grzéch nieposłuszeństwa Adama, przez wylanie swojéj najświętszéj Krwi, pojednał z Bogiem człowieka, — wówczas odnowił między nimi zerwany związek, czyli zaprowadził na ziemi nową świętą religiją i ustanowił święte Sakramenta, przez które, jakby przez kanały jakie, zasługi męki i śmierci Jezusa Chrystusa, spływając na człowieka, oczyszczają go i poświęcają na Syna Bożego, nadają mu prawo dziedzictwa królestwa niebieskiego, podnoszą z upodlenia i okazują mu: co to jest człowiek, jak powinien żyć, szanować siebie i drugich.

Święte Sakramenta nie tylko poświęcają duszę człowieka, ale jeszcze poświęcają jego duszę i jego ciało, aby niejako i on został trzykroć święty, jak jego Ojciec w niebiesiech jest: święty! święty! święty! (Lev. XI. 41).

Kościół katolicki, ta oblubienica Jezusa Chrystusa, udzielając człowiekowi świętych Sakramentów, wraża tę myśl wysoką we wszystkie zmysły jego, przez egzorcyzmy, liczne poświęcenia i błogosławieństwa, przez namaszczenia często powtarzane, w różnych epokach życia jego. A tak święte Sakramenta nie tylko są źródłem życia duchowego, kanałami łask Bożych, ale jeszcze, przez swoje święte obrzędy, stają się wielką i wzniosłą dla człowieka nauką świętości, cnót wszelkich, niewinności, szacunku samego siebie i innych; stają się nauką, poczynającą się od kolébki, a kończącą się aż przy grobie. Uczą one: co ma czynić dla utrzymania swojéj godności we wszystkich okolicznościach życia, dla dojścia do przeznaczonego celu. Święte Sakramenta nie są jeszcze samą tylko nauką, ale nadto dają człowiekowi zdolność i siłę do spełnienia tego, czego nauczają. Wierny, z nich korzystający, staje się bohatérem już w młodości swojéj. Zwycięża złe namiętności, które ujarzmiają bohatérów świata, które ich poniżają aż do bicia czołem przed czczémi bożyszczami. Jest bohatérem w wieku dojrzałym, zna szlachetność i cel wzniosły duszy swojéj, okiem zmierza ziemię i znajduje ją za małą dla siebie, przegląda bogactwa, honory, wszystkie bożyszcza wieku dojrzałego i powiada: jestem wyższy nad to wszystko, bom się urodził do rzeczy większych. Nie widać, aby się zniżał do nikczemnych intryg, aby się ubiegał o próżne dostojeństwa, aby kłamał przed swojém sumieniem i uczciwością, aby burzył towarzystwo swojémi namowy i pismy; nie słychać, aby, dla zgromadzenia majątku, samolubstwo ubarwiając pozorem publicznego dobra powtarzał, z pogróżką na ustach, z nienawiścią w sercu, ową niecną piosnkę, zbyt wierną treść historyi czasów naszych: ustąp, bo ja chcę zająć to miejsce! Człowiek ze świętych Sakramentów korzystający, staje się bohatérem w wieku sędziwym: wielka jego dusza cała się rozwija na widok wieczności. Spokojnie i z radością patrzy na zbliżającą się ostatnią godzinę swoję, sam otaczających go, zasmuconych pociesza. Takich bohatérów widziały wszystkie czasy chrześcijańskie, pod każdą suknią, we wszystkich klasach społeczności: dziś jeszcze czasem ich napotkać można po miastach, a częścićj po wsiach, pod grubą siermięgą wieśniaczą.

Oto pożytki ze świętych Sakramentów. Widzimy, że one nie tylko zapewniają człowiekowi zbawienie, ale jeszcze zapewniają szczęście doczesne społeczności i pojedynczym osobom. Jeżeli pomiędzy nami nie objawiają się pospolicie te wielkie i zbawienne skutki świętych Sakramentów, to nie dlatego, jakoby one miały stracić moc i dzielność swoję; lecz dlatego, że nié mamy o nich dokładnego pojęcia, nié mamy przeto żywéj w nie wiary, a tak nie usposabiając się należycie do godnego ich przyjęcia, nie otrzymujemy łask Bożych, do tych świętych Sakramentów przywiązanych, albo się nie staramy współdziałać z łaskami otrzymanémi. Jak bogatym w ziemskie dostatki żaden być nié może, nie pracując, nie starając sie o ich nabycie i nie oszczedzając nabytych; tak nie może nikt złożyć skarbów duchowych, bez pracy i starania o nabycie tych skarbów. Bóg-człowiek, ten niewysłowiony nasz miłośnik, otworzył dla nas nigdy nieprzebrane żródło skarbów łask swoich; do nas tylko należy je czerpać, a jak je czerpać, jak je chować i ich używać, Oblu brenica Jego, Kościół święty, naucza, przez swoich ministrów. I ja najniegodniejszy, najmniejszy ze sług tegoż Kościoła Bożego, nie nauce swojéj i własnym ufając siłom, ale mocno wierząc, że Bóg pospolicie słabe wybiéra narzedzia do wykonania dzieł wielkich, aby okazać wszechmocną potęgę swoję, mam dla was, bracia Katolicy! w następnych naukach wykładać po szczególe każdy ze świętych Sakramentów, mam okazać, że każdy z nich od Jezusa Chrystusa jest ustanowionym, mam okazać, jaka łaska Boża przez każdy z nich się udziela, jak się ona wykazuje nawet w obrzędach, używających się przy ich sprawowaniu, jakiego potrzeba usposobienia, aby te łaski otrzymać, jak z niémi współdziałać. Zgromadzajcie się tylko licznie na te nauki, zwracajcie na nie pilną uwagę, usłyszany wykład wyryjcie głęboko w pamięci, i nie pożałujcie pracy nad sobą samymi, aby te uwagi wprowadzić w życie praktyczne, a doświadczycie mocy i dzielności świetych Sakramentów.

Ty tylko, Duchu święty, Bożeloświeć mię, daj wprzódy samemu wyrozumieć te prawdy niebieskie, prawdy zbawienne. Ty sam potém nastręcz wyrazy dokładnie je malujące, albo raczej Ty sam przemów przez niegodne usta moje do rozumu i serca słuchaczów, aby oni z tych nauk otrzymali pożytek, a Bóg chwałę. Prosimy Cię o to, Duchu święty, Boże, przez Jezusa Chrystusa, Pana i Zbawiciela naszego, i przez przyczyne Najświetszej Matki

Jego. Amen.

### NAUKA II.

-==-

### O Chrzcie świętym.

"Jeżeli kto się nie odrodzi z wody i Ducha świętego, nie może wnijść do Królestwa Bożego".

Św. Jan. III. 5.

Piérwszy człowiek, arcydzieło rak Stwórcy, nieśmiertelną duszą, tém tchnieniem Boskiém ożywiony, był obdarzony najpiękniejszémi przymiotami ciała i duszy; osadzony w raju rozkosznym i postanowiony nad wszelkiémi stworzeniami ziemskiémi, był wyniesiony na króla całej przyrody. Co rozważając Król-Prorok z uniesieniem zawołał: "Cóż

jest człowiek, iże nań pamiętasz? (o Boże!)... Uczynileś go mało co mniejszym od Aniołów, chwałą i czcią ukoronowaleś go.... i podałeś wszystko pod nogi jego". (Ps. VIII. 5-8). Niepojeta dobroć Stwórcy jeszcze miała zamiar daleko więcej uszcześliwie człowieka, miała zamiar. po upływie zakréślonego czasu, przenieść go w żyjacém ciele z potomkami, do nieba, aby tam ogladać mógł cały Majestat Boski z jego Aniołami, aby tam dzielił szczeście bez granic, bez końca, ze swoim Stwórca; ale do tego wymagał z jego strony zasługi, którą Sam nastreczył najłatwiejsza, dając przykazanie: nie tykać owoców z jednego drzewa i do zachowania tego rozkazu udzielił mu łaski swojéj, obok wolnéj woli, bedacéj cecha podobieństwa Bożego. Lecz niestety! człowiek nadużył wolności swojej, i jak poprzednio źli aniołowie, czasu wysługi szcześliwej wieczności, wbili się w dume, zgrzeszyli i zostali straceni do piekła; tak człowiek w raju rozważając wielkie przymioty swoje, nadto rozmiłował się w sobie, wnet uwierzył poszeptom złego ducha zazdroszczącego mu szczęścia że skoro zjé owoc zakazany, równym zostanie Bogu; przestapił przykazanie. W tém jedném przestępstwie widziny poczet wielu występków: czarną niewdzięczność, nieufność w Ojcu niebieskim, zazdroszczenie Jego wielkości, chęć wyłamania się z pod Jego słodkiej władzy, pychę, kradzież, niewstrzemieżliwość i t. d. To przestępstwo jego było nieskończonéj wielkości, jak nieskończonéj wielkości i dobroci Ten, który mu dał to przykazanie. Zatém sprawiedliwość Boga musiała wymierzyć nad zuchwałém stworzeniem swoim także nieskończoną karę. Wnet wygnał go Bóg z raju, zawarł przed nim niebo, skazał go na pracę w pocie czoła, dla utrzymania życia materyjalnego. Przymioty duszy jego straciły swoję dzielność, przyćmił się rozum, skróciła się pamięć, wola ku dobremu osłabła, wyobrażnia stała się niesforna, płochą, trwożliwa, zmysły utraciły przedziwne swoje przymioty, złe namiętności zawrzały, w ciele zjawił się zaród zgnilizny, boleści i śmierci; zgoła cała jego przyroda duchowa i cielesna zmieszała się okropnie. A ponieważ przez grzéch poddał się szatanowi, odtąd więc on rozciągnął nad nim okrutne swoje panowanie. Ta kara za grzéch ogarnęła całe jego pokolenie

tak jak z zepsutego nasienia wyradzają się zepsute rośliny, jak ze zmąconego źródła wypływać muszą nieczyste strumyki, tak również z zepsutego grzéchem człowieka, wszyscy się grzésznikami rodzimy; o czém Pismo święte nas uczy, mówiąc: "Przez jednego człowieka grzéch na ten świat wszedł, a przez grzéch śmierć i tak na wszystkie ludzie śmierć przyszła, w którym się wszyscy rodzimy". (do Rzym. V. 12). Tak objawiła się grożnie sprawiedliwość Boga za przestapienie jego przykazania, ale tuż obok zajaśniało niepojęte, niewysłowione miłosierdzie Jego nad rodem ludzkim. Prawdziwie ojcowskie postępowanie: jedną ręką boleśnie zacina wyrodne dziécię swoje, drugą tuli z rozrzewnieniem i żałościa do łona. Zaraz przy wygnaniu z raju, przy wyrzeczeniu kary za przestępstwo, zléwa na rozdarte boleścią serce balsam pociechy, obiecując naprawcę złego. Po upływie stuleciów, ziszcza się obietnica, zjawia się potężny Naprawca. Zdumiéwajcie się, ziemio i niebiosa! o cudo dobroci i miłości Boskiej! Wszak tym naprawcą jest Syn Boży wcielony, druga Osoba Trójcy Przenajświętszej: Tak Bóg umilował świat, że Syna swego jednorodzonego dał, aby wszelki, kto wierzy weń, nie zginal, ale miał żywot wieczny." powiada Ewangielija święta (św. Jan III. 16). Ten Bóg-człowiek, przyjąwszy na siebie nietylko winę Adama, ale wszystkie grzéchy i piérworodny i uczynkowe wszystkich jego potomków, przeszłych i przyszłych, aż do skończenia świata, przyjął także i karę za nie i ofiarując siebie na okrutne męki i hanie-bną śmierć krzyżową, zadosyć uczynił sprawiedliwości Bożéj za przestępstwa nieskończonéj wielkości stworzeń przeciw Stwórcy, bo i ta ofiara Jego, jako Boga-człowieka, nieskończonéj jest ceny. Z wytoczonéj najświętszéj krwi i wody z boku swojego przygotował mistyczna wannę Chrztu i pokuty na obmycie dusz z brudów grzéchowych.

Chrzest jest najświętszym Sakramentem, jest on odrodzeniem z wody i Ducha świętego, jak go nazwał sam Jezus Chrystus. Chrzest był przepowiedzianym przez Ezechiela, proroka: "Wyleję na was wodę czystą (powiada on) i będziecie oczyszczeni od wszech nieczystot waszych... I dam wam serce nowe i ducha nowego... a uczynię, żebyście w przykazaniach moich chodzili i sadów moich

strzegli i czynili... i będziecie mi ludem, a ja wam będę Bogiem." (Ezech. XXXVI. 25-28). Chrzest miał swoje figury w starym Zakonie. Gdy bogobojny i sprawiedliwy patryjarcha Abraham, stosując się do woli Boga, okazał gotowość do zabicia Mu na ofiarę pierworodnego i najmilszego syna Izaaka, Bóg wybrał go, z całém jego pokoleniem, za przedmiot swojéj szczególnej opieki i błogosławieństwa, a obiecawszy, że z jego potomków przyjdzie obiecany Zbawca, nakazał mu, z całém potomstwem, obrzezanie. I jako dopełnienie tego krwawego obrzędu było znamieniem wybranych Bożych w starym Zakonie, tak obmycie wodą Chrztu świętego jest znamieniem wybra-nych Bożych w nowym. Jak z niewoli Egipskiéj, z kraju bałwochwalczego, nié mogli potomkowie tegoż Abrahama przyjść do ziemi Chanaan, krainy im przeznaczonéj, mlékiem i miodem płynącej, jak ją nazwało Pismo święte, tylko przechodząc morze Czerwone, w którém potęga ich ciemiezcy Faraona, goniącego za tym ludem, aby go nawrócić, utoneła; tak powrócić z niewoli szatańskiej nié można, przejść inaczéj do duchowej, żyznej krainy, jaką jest Kościół Chrystusowy, tylko przez wodę Chrztu, najdroższą krwią Jego mistycznie zarumienioną, w której tonie potega goniacego szatana.

Chrzest święty jest zatém niejako wrotami do owczarni Pasterza niebieskiego, który czyni nas sposobnémi do używania wszelkich zasiłków duchowych, przezeń w niej zgotowanych, bo przez Chrzest święty stają się tylko wierni

uczestnikami zasług męki i śmierci Zbawiciela.

Jezus Chrystus ustanowił Chrzest święty, gdy był sam chrzczony w rzece Jordanie od świętego Jana. Ojcowie Kościoła wyraźnie nas tego uczą, powiadając: że wonéj chwili woda otrzymała moc odradzania przez udzielanie życia duchownego. Podczas Chrztu Zbawiciela objawiła się cała Trójca Przenajświętsza, był słyszany głos Ojca: "Ten jest Syn mój mily, w którymem upodobał sobie" (św. Mat. III. w 17); Syn Boży był obecny w osobie Jezusa Chrystusa, a Duch święty zstąpił z nieba, w postaci gołębicy. Dlatego każda woda naturalna w nagłéj potrzebie jest materyją Chrztu świętego, a trzykrotne wodą poléwanie, przy wymówieniu imion trzech Osób Bo-

skich, stanowi formę tego Sakramentu. Wszedł on w użycie, gdy Jezus Chrystus, po zmartwychwstaniu swojém, udzielił moc sprawowania onego apostołom, mówiąc do nich: "Idac tedy nauczajcie wszystkie narody, chrzcząc je w Imię Ojca i Syna i Ducha świętego" (św. Mat. XXVIII. 19). I apostolowie, po odebraniu Ducha świętego, podług świadectwa ich dziejów, wykonywali tę władzę, sobie nadaną. A więc i ich następcy, dzisiejsi biskupi i kapłani są zwyczajnymi ministrami czyli działaczami, albo raczéj narzędziami Jezusa Chrystusa, przez których On sam cudownie sprawuje Sakrament Chrztu świętego. Tak nas i święty Paweł, apostoł naucza, gdy mówi: "Tak niechaj człowiek o nas rozumić, jako o sługach Chrystusowych i szafarzach tajemnic Bożych" (l. Kor. IV. 1). Lecz Kościół święty, ta troskliwa matka o zbawienie swoich dziatek, majac od Oblubieńca swojego Jezusa Chrystusa, pełnomocnictwo w dziele zbawienia ludów, udzielił mocy i świeckim osobom, wszystkim bez wyjątku, w nagłéj potrzebie chrzcić małe dziatki, jeżeli się one tak słabémi narodza, iż zachodzi watpliwość, czy wezwany kapłan, dla udzielenia im tego świętego Sakramentu, znajdzie je przy życiu. W takim wypadku Chrzest świety, udzielony przez świeckich, a nawet w smutnych jakich okolicznościach i przez niewiernych, byleby tylko użytą była woda naturalna, choćby i niepoświęcona, byleby zachowana była wyżej wyjaśniona forma i uczyniona intencyja, uważa się za ważny. Nieraz trafiają się przypadki, dlatego należy się koniecznie, jeżeli już nie w każdym domu chrześcijańskim, to przynajmniej w każdej wiosce, lub okolicy, zwłaszcza od kościołów odległych, aby znajdowało się kilku roztropnych mężczyzn, a choćby i niewiast, chrzcić umiejących, tém więcej, że ta nauka jest bardzo łatwa. Kobiéty zaś, posługujące w połogach, pod ciężkim grzéchem umiéć to powinny. Jeżeliby z niedbalstwa rodziców, lub wspomnionych kobiét, dziecko bez chrztu umarło, oni stają się winni zguby téj duszy. Bo "kto się nie odrodzi z wody i Ducha świętego, nie może wnijść do królestwa Bożego, " powiada Jezus Chrystus. Chrzczacy zaś świeccy, wówczas, gdy niebezpieczeństwo nie grozi, grzésza.

Lubo widzimy, że samo polanie woda, przy zachowaniu formy i uczynieuiu intencyi, jak chrzci Kościół świety, stanowi cała istotę tego Sakramentu, lecz Kościół świety, od samych początków swoich, dołączył do niego pewne obrzędy i ceremonije, już to dla nadania temu najświętszemu czynowi wspaniałości i powagi, dla podniesienia tém ducha człowieczego, już dla poświecenia ciała, już wreszcie dla nauki chrzczonego, gdy ten ma poznanie, albo dla nauki widzów. Z téj przyczyny zaniedbanie tych świętych ceremonij, bez ważnych powodów, albo lekce ich ważenie, ciężkim jest grzéchem. Tu wspomniéć muszę, że i oderwanie od Chrztu świetego z wody ceremonii i odłożenie na czas późniejszy bez przyczyny, jest rzeczą bardzo naganną. Ależ bo to rodzina lub jakaś osoba stosunkowa, która ma dziecko trzymać do chrztu, daleko; albo wprędce niepodobna przysposobić się na ucztę, – zatém ochrzcić, dla bezpieczeństwa. z wody, prywatnie, a potém dopełnią się obrzędy i sprawią się huczne chrzeiny! Biada nam, bracia Katolicy! że święte obrzędy religii Boskiéj po większéj części mniéj u nas znaczą, aniżeli obrzędy światowe, bo to jest znakiem braku w nas ducha chrześcijańskiego.

Wielkiego są znaczenia obrzędy przy Chrzcie świę-

tym używane; zastanówmy się nad niémi pokrótce.

Dwa razy na rok, w soboty przed Wielkanocą i Zielonémi Światkami, z wielka uroczystościa publicznie poświęca się do Chrztu świętego woda i wpuszczaja się do niéj Oleje święte, przez biskupa konsekrowane, nazywające się Katechumenów i Chryzma. A jako niemowlę potrzebuje mamki, nastepnie nauczyciela i opiekuna, aby piérwsza dawała mu pokarm, drugi aby udzielał potrzebnych nauk i przestróg; tak od samych początków Chrześcijaństwa, używają się, przy udzielaniu tego świętego Sakramentu, rodzice chrzestni, czyli, jak nazywamy, kumowie, albo kumotrowie. Chociaż katoliccy rodzice sami wychowują po chrześcijańsku dzieci swoje, lecz, w razie ich śmierci, obowiązani są do tego kmotrowie, a zawsze jest ich powinnością przypominać duchownym dziatkom swoim, skoro przyjdą do użycia rozumu, jakie przymierze przy Chrzcie świętym w ich imieniu z Bogiem zawarli i do czego się

zobowiązali! Stąd nie wypada używać do téj świętéj posługi inowierców; gdy bywają użyci, Kościół św. dla po-

koju to znosi, lecz zawsze nad tém boleje.

Przyniesione do Chrztu św. dziécię kapłan zatrzymuje przede drzwiami kościoła, na znak, że jemu, jako niepoliczonemu jeszcze między wybranych Bożych, do Jego światyni wejść nie wolno. Na samym początku czyni zapytanie: jakie nadają imię dziécięciu. To imię koniecznie obraném być powinno ze świętych Pańskich, aby dziécię w ciągu swojego życia miało Patrona, aby jego cnoty naśladowało, aby, chodząc po jego śladach duchownych, trafilo do szczęśliwości wiecznej. Taki jest w tém duch Kościoła Bożego. Lecz, niestety! rodzice na to bynajmniej nie zwracaja uwagi; pospolicie ani staraja się dzieciom opisać życia ich patrona, ani zachęcają do naśladowania. A nie jedni wyższego tonu nadają dzieciom swoim imiona bożków lnb bohatérów pogańskich, nadają za imiona nazwy roślin i częstokroć nad tém się zastanawiają tylko: aby nie były pospolite, aby brzmiały harmonijnie, i broń Boże aby nie były takie jak u pospólstwa, jak mówia, chłopskie. O próżności światowa! o zapomnienie sie okropne!

Następnie pyta kapłań: "Czego żądasz od Kościoła Bożego?— "Wiary", odpowiada dziécię przez usta chrzestnych rodziców swoich. "Cóż daje wiara? — "Żywot wieczny." — "Jeżeli chcesz wnijść do żywota wiecznego, chowaj przykazania". Tu w kilku słowach podaje mu tę wspaniałą treść wszystkich przykazań: "Będziesz milował Pana Boga twego, ze wszystkiej serca twego i ze wszystkiej duszy twojej i ze wszystkiej myśli twojej, a bliźniego

swego, jak siebie samego".

Potém kapłan chucha trzykrotnie na dziécie, mówiąc: Wychodź z niego, duchu nieczysty i ustąp miejsce Duchowi świętemu Pocieszycielowi". To tchnienie dla odpędzenia szatana, znaczy wzgardę i wielką słabość jego, po dokonaném dziele zbawienia, gdy go można odpędzić

lekkim podmuchem, niby źdźbło słomy.

Wypędziwszy czarta, który trzyma w mocy swojéj wszystkich na świat przychodzących, kapłan kładzie na czole znamię innego Pana. Kréśli palcem znak krzyża świętego na czole dziécięcia, aby się nigdy nie wstydziło Jezusa Chrystusa; na piersiach, aby Go zawsze kochało, i mówi mu: "Przyjm znak Krzyża świętego na czoło i do serca, zawierz Boskim przykazaniom, i bądź takim przez swoje obyczaje, abyś mógł zostać przybytkiem Boskim", i zaraz odmawia następującą modlitwę: "Wysłuchaj "łaskawie, prosimy Cię, Panie! próśb naszych, a tego wy"branego, oznaczonego znamieniem Krzyża Pańskiego, "strzeż wiekuistą potęgą swoją, aby zachowując pierwiastki "wielkości chwały Twojéj, oraz strzegąc przykazań Twoich, "do chwały odrodzenia zbliżyć się zasłużył, przez Chry-

"stusa, Pana naszego. Amen".

Namiestnik Boga kładzie potém rękę na głowie dziecięcia, na znak, że go bierze pod swoję władzę w Imię Wszechmocnego, i odmawia do Stwórcy tę tkliwą modlitwę: "Wszechmogący, wiekuisty Boże! Ojcze Pana na"szego Jezusa Chrystusa! racz wejrzéć na to dziécię, które "łaskawie do wiary powołać raczyłeś, oddal od niego "wszelką ślepotę serca, zerwij wszystkie więzy szatana, "którémi było skrępowane, otwórz mu, Panie, bramy ła"skawości swojéj, aby piętnem mądrości Twojéj naznaczone "wolném będąc od zarazy grzéchu, biegło z radością za"wonią przykazań Twoich, służyło Tobie w Twoim Ko"ściele i z każdym dniem postępowało na drodze cnoty. "Przez Pana naszego Jezusa Chrystusa, Syna Twojego,

"który żyje i króluje" i t. d. Potém kapłan egzorcyzm

Potém kapłan egzorcyzmuje sól, to jest, oczyszcza ją od złośliwych wpływów czarta, który, zaraziwszy człowieka, zaraził także wszystkie rzeczy stworzone, aby przez nie szkodził człowiekowi. Kładzie tę sól błogosławioną w usta dziécięcia z dwóch przyczyn: że ona zachowuje od zepsucia i daje smak pokarmom. Dlatego używa jéj Kościół święty przy Chrzeie świętym i kapłanowi chrzeącemu każe mówić do dziécięcia: "Weź sól mądrości i niech ci Bóg będzie miłosiernym, ku żywotowi wiecznemu. Pokój z tobą i duchem twoim". Zaraz tenże Kościół święty zaleca mówić kapłanowi następującą modlitwę: "Boże Ojców "naszych! Boże, dawco wszelkiéj prawdy! błagamy Cię "w pokorze, abyś na to dziécię łaskawém wejrzéć raczył "okiem i nie dozwalał, aby zakosztowawszy piérwszego "pokarmu soli, dłużéj łaknęło; niech raczéj nasyca się po-

"karmem niebieskim, niech będzie gorącego ducha, niech "się cieszy nadzieją, niech służy ciągle Twojemu Imie-"niowi. Doprowadź go, Panie! prosimy, do zdroju nowego "odrodzenia, aby zasłużyło sobie razem z wiernymi Twoimi "na dostąpienie wiekuistéj nagrody obietnic Twoich. Przez

"Chrystusa Pana naszego. Amen".

Namiestnik Boży obdarzył dziécię mądrością chrześcijańską i upodobaniem w rzeczach Boskich, których sól jest godłem. Poczém zakazuje czartu, aby się nie ważył pozbawiać go tych drogich darów: "Zaklinam ciebie, duchu nieczysty, w Imię Ojca i Syna i Ducha świętego, abyś wyszedł i oddalił się od tego dziécięcia. Ten ci rozkazuje, przeklęty potępieńcze! który chodził po wodach morza i podał rękę tonącemu Piotrowi. Uznaj więc, przeklęty czarcie! wyrok cię potępiający, oddaj cześć Bogużywemu i prawdziwemu, oddaj cześć Jezusowi Chrystusowi, Jego Synowi i Duchowi świętemu, i oddał się od sługi Boskiego, którego Zbawiciel, przez nieskończone milosierdzie Swoje, do łaski Chrztu powołuje". Czyniąc palcem znak Krzyża świętego na czole dziécięcia, te słowa dodaje: "i nie waż się nigdy gwalcić tego świętego znaku Krzyża, który kładziemy na czole jego".

Potém w Imię Trójcy Przenajświętszéj bierze znowu dziécię w swoje posiadanie, kładąc rękę na głowie i mówi następującą modlitwę: "Nad tym sługą Twoim, błagam "Cię, wiekuisty, sprawiedliwy, miłosierny Panie święty! "Ojcze Wszechmogący! dawco światła i prawdy! abyś go "raczył oświecić światłem mądrości swojej, abyś go raczył "oczyścić i poświęcić. Daj mu prawdziwą mądrość, aby "stawszy się godnym łaski Chrztu, trzymał się stale na"dziei, zdrowej rady, świętej nauki. Przez Chrystusa, Pana

"naszego. Amen".

Tu kapłan kładzie koniec stuły, godła swojéj władzy, na głowę dziécięcia i wprowadza go do kościoła, mówiąc: "Wejdż do domu Bożego, abyś miał udział z Jezusem Chrystusem w żywocie wiecznym". Każe dziécięciu mówić przez usta rodziców chrzestnych: Wierzę w Boga i Ojcze nasz". Potém sam odmawia następującą modlitewkę, trzykrotnie żegnając dziécię: "Zaklinam cię, wszelki "duchu nieczysty, w Imię Boga Ojca Wszechmogącego i

"w Jezusa Chrystusa Syna Jego, Pana i Sędziego naszego "i w moc Ducha świętego, abyś odstąpił od tego sługi "Boskiego, którego Pan nasz do swojego Kościoła świętego "powołać raczył, aby sam stał się Kościołem Boga żywego

"aby w nim Duch święty zamieszkał".

Teraz następuje ceremonija pełna tajemnic. Napisano w Ewangielii świętéj: że Zbawiciel uléczył głuchoniemego kładzeniem śliny swojéj w usta i w uszy jego, mówiąc "Effeta (otwórz się)". Tu się przedstawia nowy głuchoniemy do uleczenia. Oblubienica Jezusa Chrystusa, powiernica władzy Jego, Kościół święty, naśladuje ten przykład; kapłan więc naślinionym palcem dotyka się uszu i nozdrz dziécięcia, chrzest przyjmującego, powtarzając owe cudowne słowa: "Effeta (otwórz się)". Dziécię Adama, smutny niewolniku czarta! otworzą się uszy twoje dla słuchania prawdy niebieskiej, rozwiąże się język twój do głoszenia dobrodziejstw Zbawiciela, rozkosznie poczujesz miłą woń nauki jego. I ta ceremonija pochodzi z pierwszych stuleci Kościoła świętego, podług świadectwa św. Ambrożego.

Już dziécię stoi przed źródłem odrodzenia. Teraz zapytuje go trzy razy kapłan: "Odrzekasz się ducha zlego? i wszystkich spraw jego? i wszelkiej pychy jego?" Trzy razy odpowiada dziécie przez usta rodziców chrzestnych: "Odrzekam się". Wtenczas kapłan, umoczywszy palec w świętym oleju katechumenów, robi nim znak Krzyża świętego na piersiach i na plecach dzieciecia: na piersiach, aby w niém obudzić miłość jarzma Chrystusowego; na plecach, aby mu dać siłę do jego noszenia. Robi ten znak olejem św., jako godłem łagodności tego jarzma. Jeszcze zapytanie, a już nastąpi Boskie przyjęcie: "Czy wierzysz w Boga Ojca, Stworzyciela nieba i ziemi? Czy wierzysz w Jezusa Chrystusa, Syna Jego jedynego, Pana naszego, narodzonego i umeczonego? Czy wierzysz w Ducha świętego, świety Kościół powszechny; świetych obcowanie, grzéchów odpuszczenie, ciała zmartwychwstanie i żywot wieczny?" Dziécię odpowiada: "Wierzę". Bo nie mający tej wiary, niezdolnym jest do przyjęcia Chrztu świętego, podług słów Jezusa Chrystusa: Kto uwierzy i ochrzci się, zbawion będzie" (św. Mat. XVI. 16.) Nakoniec czyni się stanowcze pytanie: "Chcesz być ochrzczonym?" Kościół

św. widzi przed sobą ślepego, paralityka duchownego; nim nad nim wymówi Boskie, wszechmocne, uléczyć go mogące słowa, naśladuje Zbawiciela, w którego Imieniu cud ma się dokonać. "Chcesz być ulćczonym?" mówi Bóg-Człowiek do paralityka, a do ślepego żebraka przy drodze: "Co chcesz, abym ci uczynił?" a tém zapytaniem daje wiedziéć, że Boski oblubieniec pragnie dziécięcia, nie zaś niewolnika, i że człowiek, przez usłuchanie czarta ściągnawszy na siebie potępienie, inaczéj zbawionym być nié może, tylko przez dobrowolne poddanie się Bogu. Gdy ustami chrzestnych rodziców dziecie odpowie "chce", wtedy święta woda odrodzenia spływa trzykrotnie na jego głowę w sposób znaku Krzyża świętego, przy brzmieniu tych słów sakramentalnych, n. p.: Pawle, ja ciebie chrzezę w Imię Ojca i Syna i Ducha świętego. Leje się wodą trzy razy, wzywając Trójcy Przenajświętszéj, dla pokazania, że jako do stworzenia człowieka wpływały wszystkie trzy Osoby: "Uczyńmy człowieka na wyobrażenie i na podobieństwo nasze", powiada Pismo Boże (Gen. I. 26); tak również i na jego odrodzenie przez Chrzest święty wpływają wszystkie trzy Osoby Boskie.

Cud został już dokonany. Dziécię dawnego Adama stało się dziécięciem Adama nowego, jakim jest Jezus Chrystus. Następna ceremonija zwiastuje mu dostojne tytuły, oraz wysokie przywileje, które tylko co uzyskało. Kapłan, umoczywszy wielki palec w świętém chryźmie, robi mu znak na ciemieniu, namaszczając go na króla, kapłana i proroka, gdyż olejem świętym namaszczani byli i sa: królowie, kapłani i prorocy. Nowo-ochrzczony jest królem świata i jego namiętności, nad którémi staje się zdolnym panować przez łaske, na Chrzcie św. otrzymana; jest kapłanem, aby bezustannie poświęcał się Bogu, jako ofiara żywa i przyjemnéj woni; jest prorokiem, który powinien całém życiem swojém zapowiadać istnienie dóbr przyszłych. Potém kapłan przekazuje mu jedyne dziedzictwo wieczne, jakie Zbawiciel zostawił uczniom swoim, mówiąc i błogosławiac: "pokój niech będzie z tobą". Kładzie na ochrzczonego białą, czystą koszulkę, na znak niewinności jego, czyniąc mu te pamietną przestroge: "Wcź białą sukienkę i noś ją bez skazy aż do wystapienia przed trybunał Pana naszego Jezusa Chrystusa, abyś otrzymał żywot wieczny". Podając świécę zapaloną mówi: "Przyjm świécę gorejącą i zachowaj bez nagany łaskę Chrztu św., zachowaj wiernie przykazania Boże, abyś, gdy Pan przyjdzie na gody, mógł wyjść przeciwko niemu, z całym dworem niebieskim i abyś żył na wieki wieków. Amen."

Tu świéca zapalona oznacza wiarę żywa, która blaskiem swoim oświéca nas w tóm życiu, która w sercach naszych rodzi ogień miłości, ogrzewający i pobudzający nas do świętych czynów, do podobania się Bogu. Podanie téj świécy powinno nam przypominać, żeśmy przed przyjęciem Chrztu św. byli w ciemnościach, a za jego odebraniem, otrzymalismy światło w Jezusie Chrystusie, "abyśmy się sprawowali, jako synowie światłości", podług przestrogi św. Pawła, apostoła. (Efez. V. 8).

Nareszcie kapłan, odprawując dziécię, dodaje: "Idź

w pokoju i Pan Bóg niech będzie z tobą. Amen".

Wszystkie przygotowania, Chrzest święty poprzedzające, wszystkie ceremonije, które mu towarzysza, widocz-

nie wykazują skutki, jakie on sprawuje.

Po piérwsze: Jak woda obmywa ciało z brudów, tak w sposób niewidzialny, tajemniczy, chrzest święty oczyszcza duszę nietylko z grzechu pierworodnego, ale nawet, gdy bywają chrzczeni dorośli, oczysza ich z grzéchów uczynkowych, choćby te były najcięższe i najliczniejsze. Powtóre: Odpuszcza wszystkie kary, do grzéchów przywiazane, tak, że człowiek umiérający wnet po przyjąciu Chrztu świętego, wchodzi prosto do nieba. Niewiadomość, zła pożądliwość i choroby ciała, są wprawdzie skutkami grzéchu piérworodnego, ale nie grzéchami; są jakby blizny jakie, po wyléczeniu ran śmiertelnych. Od tych nie chciał Bóg uwolnić człowieka w tém życiu, aby nie zapomniał w swoim upadku, aby zachował baczność, żeby tych blizn nie rozjątrzyć, aby pamiętał, że ta ziemia jest miejscem wygnania, żył na niéj w upokorzeniu, sobie samemu nie ufał, aby miał pole, przez cierpliwe znoszenie tych nędz życia, do ćwiczenia w cnocie, a tém zasługiwał na nagrodę w niebie, aby tam ciągle zmierzał, gdzie dopiéro nastapi zupełne i doskonałe oswobodzenie.

Po trzecie: Chrzest święty czyni nas synami Bożymi. Przezeń to stajemy się uczestnikami życia i zasług Jezusa Chrystusa; gładząc z duszy naszéj wszystkie plamy, wszelkie nieczystości, wléwając w nią wiarę, nadzieję, i milość, poświęca ja łaską Boża, czyni piękną i milą w Najświętszych Oczach Jego. Wszczepia niejako nas w naszego Zbawiciela, łączy w Nim, jakby członki z głowa; sprawia oraz, że Bóg przyjmuje nas za swoje dzieci przysposobione i czyni dziedzicami swojego królestwa, współdziedzicami Jezusa Chrystusa. Po czwarte: Chrzest święty czyni nas synami Kościoła Bożego. Zalicza nas do grona wiernych, nadaje prawo do innych świętych sakramentów, bez którego bylibyśmy niezdolni do ich przyjmowania; przezeń stajemy się uczestnikami wszelkich innych dobrodziejstw Kościoła świętego, Matki naszéj. Po piąte: Chrzest wyciska na duszy niezatarte piętno, które nie dozwala przyjmować raz drugi tego świętego sakramentu. "Jak w naturalnym porządku raz tylko się rodzimy, tak jedno tylko być może odrodzenie duchowne i nigdy chrzest powtarzanym być nić może", powiada św. Augustyn. Gdy zachodzi watpliwość, czy przy ochrzczeniu dziécięcia przez prywatną osobę, była doskonale zachowana intencyja i forma, a tém samém zachodzi watpliwość, czy Chrzest święty jest ważnym i zachodzi trudność w przekonaniu się o tém: chrzei się raz drugi pod warunkiem: "jeżeli nie jesteś ochrzczonym, ja ciebie chrzcze... i t. d. Po szóste: Nakoniec, przez Chrzest św. zaciąga się powinowactwo duchowne między ochrzezonym a tym, kto chrzeil; między tym, kto chrzeil, a przyrodzonymi rodzicami dzieciecia; między tymi, którzy trzymali do Chrztu świętego a przyrodzonymi rodzicami dziécięcia. Trzymający zaś między sobą nie zaciągają powinowactwa. To powinowactwo jest przeszkodą do małżeństwa i tak, gdy świecki mężczyzna ochrzeił dziewczynke, lub ją trzymał do chrztu, to ani jéj wyrosłej, ani jéj matki owdowiałej nie może pojąć za żonę i t. d.

Skutki Chrztu świętego są te same dla wszystkich, co do mocy Sakramentu, lecz rzecz pewna, że każdy odnosi z niego mniéj lub więcéj obfite owoce w stosunku przygotowania i usposobienia swojego serca. Kościół św.

po niemowlętach żadnych nie wymaga przygotowań do przyjęcia tego Sakramentu, ale sam idzie w pomoc sercem swojém i usty, jako tym, które nie mogą jeszcze wierzyć własném sercem, ani wyznawać wiary własnémi usty, aby być zbawionymi. "Jak zostały zranione przez obcy grzéch, tak zostają uléczone przez obce usta", naucza św.

Augustyn.

Od dorosłych zaś, przystępujących do Chrztu św., Kościół św. wymaga następnego przygotowania i usposobienia. Po piérwsze: checi tego świętego sakramentu; po wtóre: znajomości głównych zasad religii chrześci jańskiéj; po trzecie: wiary; po czwarte: szczerego żalu za grzéchy. Chrzest święty, ubogacając nas tyloma i tak wielkiemi darami, wkłada téż na nas pewne obowiązki. "Od każdego, komu wiele dano, wiele żądać będa", powiada Jezus Chrystus w Ewangielii św. (Św. Łuk. XII. 42). Obowiązki te zależą na tém. Popiérwsze: aby przyrzeczenia, czyli śluby, na chrzcie świętym uczynione, starać się jak najściślej wypełniać; powtóre: Aby pozostać zawsze przywiązanym do Jezusa Chrystusa, trzymać się Jego Ewangielii świętéj, jako przepisu wiary i obyczajów: gdyż chrzest święty jest uroczystém wyznaniem religii chrześcijańskiéj; potrzecie: aby zawsze zostawać w jedności z Kościołem świętym, być posłusznym jego pastérzom w rzeczach religijnych, gdyż Chrzest św. czyni nas członkami mistycznego ciała Jezusa Chrystusa; tém ciałem jest Kościół święty, głową jego Chrystus Pan. Za obrębem więc Kościoła świętego, nikt nié może być ożywiony duchem Jezusa Chrystusa. Kto tedy Kościoła, téj Oblubienicy Jezusa Chrystusa, nié ma za Matke, ten miéć nié może Boga za Ojca; poczwarte nakoniec: aby wyrzec się wszystkiego, co się sprzeciwia życiu, jakie przystoi prowadzić dzieciom Boga.

Należy często, a mianowicie w rocznicę Chrztu św. ponawiać przyrzeczenia, wtenczas uczynione, pobudzać się do ich pełnienia, do unikania spraw świata przewrotnego, oraz do naprawiania wykroczeń, jakich się dopuściło przeciwko tym uroczystym ślubom. Bez wypełnienia tych obowiązków, Chrzest święty nie zbawia człowieka; bo na Chrzcie świętym zawiera się jakby kontrakt jaki między człowiekiem a Bogiem: skoro człowiek nie dotrzymuje

warunków tego kontraktu, to i obietnice Boskie nie przyj-

da do skutku.

Tu miejsce zastanowić się nad sobą, czy my, bracia Katolicy! święcie dopełniamy tych obowiązków? Oh, co za wstyd dla nas, o Boże! gdy się stawia przed oczy nasze tyle niewierności! I w cóż się obróciły nasze obietnice, na Chrzcie świętym poczynione? gdzież te duchowe dary, jakich nam użyczyleś? Nieraz pogwałciliśmy Twoje przykazania, któreśmy zachowywać przyrzekli, bo pod tym warunkiem przyjąłeś nas do synowstwa swojego. Boże! co za hańba nasza! Wyrzeklszy się szatana i wszelkich spraw jego, garneliśmy się do Ciebie. Tyś nas wyrwał z pod okrutnego berła jego i postawił pod swoją choragwią krzyża, pod choragwią zbawienia, a my, o ślepoto! o szaleństwo! zbieglszy z pod téj niebieskiéj choragwi, znowu przeszliśmy pod piekielne panowanie Twojego i naszego wroga. Jak synowie marnotrawni wracamy do Ciebie, Ojcze nasz niebieski! upadamy do stóp Twoich, spojrzyj okiem politowania nad winowajcami upokorzonymi, żebrzącymi Twojego miłosierdzia i odpuść nam niewierności nasze. Ponawiany teraz z całego serca owe obietnice, przy Chrzcie świętym uczynione. Wyrzekamy się nanowo szatana, a oddajem się Tobie calkowicie; wyrzekamy się wszelkich spraw jego, brzydząc się wszystkiémi grzéchami, popełnionémi i które, na nieszczęście, moglibyśmy jeszcze kiedyś popelnić. Natchnij tylko nas, Panie, wstretem nieskońezonym ku dziełom ciemności, zadającym śmierć duszy. Wyrzekamy się świata, jego zwodniczych zdań i próżności, chcemy odtąd prowadzić życie prawdziwie chrześcijańskie, do ducha Ewangielii świętéj stosowane, pragniemy żyć życiem Jezusa Chrystusa, tylko dodaj nam mocy i wytrwa łości. Dzisiaj poświęcamy Ci, nieskończonéj dobroci Boże! dusze i ciała nasze, jako ofiarę żywą, świętą i oczom Twoim przyjemną. Największa i jedyną będzie odtad nasza chlubą i zaszczytem nazywać się Chrześcijanami i prawdziwie być dziećmi Twoimi i Kościoła Twojego; jedyna będzie rozkoszą pokładać w Tobie całkowitą nadzieję, kochać Ciebie nadewszystko w tém życiu i starać się Ciebie posiadać w wieczności. Amen.

## NAUKA III.

#### O św. Sakramencie Bierzmowania.

"Weźmiecie moc Ducha św., który przyjdzie na was i będziecie mi świadkami w Jeruzalem i we wszystkiéj żydowskiéj ziemi, i w Samaryi i aż na krańcu ziemi". Dzieje Ap. I. 8.

Dnia 50 go po Zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa, gdy wszyscy Apostołowie w Jeruzalem byli zgromadzeni do jednego domu, spelnila się nad nimi obietnica Pańska. Znagła dał sie styszęć jakby szum gwaltownego wiatru; zaraz okazały się promienie w kształcie ognistych jezyków, zatrzymujące się nad glowa każdego, i natychmiast wszyscy napełnieni zostali Duchem św., poczeli mówić różnémi jezykami, poczuli w sobie tak wielka moc i odwage, iż wyszli do miasta, napelnionego niezliczonym thumem rozmaitych narodów, jako w dzień Zielonych światek żydowskich, czyli pamiatki odebrania prawa na górze Synai. Pierwszy Piotr św. zabrał głos publicznie, wyrzucał żydom zbrodnie zabójstwa Jezusa Chrystusa, dowodził z proroków, że On był owym obiecanym Mesviaszem. Bogiem-człowiekiem, że nić masz zbawienia, tylko przez wiarę w Jezusa Chrystasa ukrzyżowanego, zalecał pokute i Chrzest w Imie Jego, jako środek dostapienia i odpuszczenia grzéchów. Mowa ta jego, pełua ognia, pełna przekonania i nauki, pełna gruntownych dowodów i mocy, nawróciła do wiary w Zbawiciela około trzech tysięcy różnego ludu. (Dzieje Ap. II.).

W całych Dziejach apostolskich widzimy ich madrość i nieustraszoność, bo przez rządy i sądy gromieni, do więzienia wtrącani, smagani rózgami, zagrażani śmiercią, aby nie opowiadali Jezusa Chrystusa, śmiało mówili: "Jcżeli jest sprawiedliwa przed oczyma Boskićmi was raczój, aniżeli Boga słuchać, rozsądźcie. Bo nić możemy, cośmy widzieli i słyszeli, nie mówić". (Dzieje Ap. IV. 19–20).

Apostołowie byli z zaniedbałego pospólstwa wybrani, niepiśmienni, którzy najprostszych nauk Zbawiciela często nie pojmowali; tak bojaźliwi, że na górze Oliwnéj, gdy miano porwać ich Mistrza, pouciekali wszyscy, wszyscy Go opuścili. Piotr nawet trzykroć zaparł się przed służebną niewiastą, w przysionku Piłata, pod przysięgą, że Go nie zna. Po zamordowaniu Jezusa Chrystusa zamykali się po domach z bojaźni żydów, aby i ich nie spotkał los podobny, co ich Mistrza. Skądże się w nich wzięła taka nauka i odwaga? Oto odebrali Ducha św., a ten ich swojémi darami cudownie zbogacił, ten im nadał umiejętność, gorliwość o chwałę Bożą, męstwo, roztropność i t. d. Nie tylko Apostołowie sami odebrali Ducha św., lecz jeszcze otrzymali moc udzielania innym wyznawcom Jezusa Chrystusa tegoż Ducha św. Jakoż i udzielali.

Czytamy w ich dziejach: Gdy w Jeruzalem wszczęlo się wielkie prześladowanie Chrześcijan, wielu z nich rozprószyło się po krainach ziemi żydowskiej i opowiadało słowo Boże. Między innymi Filip, dyjakon udał się do Samaryi; tameczni mieszkańcy, słuchając nauk Jego i patrząc na cuda, jakie czynił, uwierzyli w Jezusa Chrystusa i ochrzezonymi zostali. (Dzieje VIII.). O czem dowiedziawszy się Apostołowie, którzy byli w Jeruzalem, posłali tam z pomiędzy siebie Piotra i Jana, "którzy, gdy przyszli, modlili sie za nimi, aby wzieli Ducha św., albowiem jeszcze nie przyszedł był na żudnego z nich, ale tylko ochrzczeni byli w Imie Pana Jezusowe. Tedy na nie wkładali rece i odebrali Ducha świetego". W inném miejscu czytamy, że św. Paweł, Apostoł, ochrzeiwszy Efezyjan, "gdy na nie włożył ręce... przyszedł na nie Duch święty i mówili języki i prorokowali".

To udzielanie Ducha św., przez wkładanie rak i modlitwe, stanowi św. Sakrament Bierzmowania, czyli z łacińskiego wyrazu: Confirmatio, Sakrament potwierdzenia albo wzmocnienia. Ten św. Sakrament jest także, jak i wszystkie inne, od Jezusa Chrystusa ustanowiony. Nie widzimy wprawdzie w Ewangielii św. tak wyrażnego ustanowienia jego, jak Chrztu, Ciała i Krwi Pańskiéj i Pokuty, lecz nié masz watpliwości, że od Zbawiciela pochodzi, gdy przez Apostołów, tych powierników wszystkich ustaw

Jego, był udzielany wiernym, gdy od Apostołów aż do dni naszych ciagle takie trwa przekonanie w Kościele Bożym.

Chrzest św., jakoście słyszeli na przeszłej nauce, odradza człowieka z dziécięcia Adama na dziécie Boskie, ale tylko na dziécie słabe, niedołężne. Lubo Bóg, jako wszechmocny, od razu przez Chrzest św. mógłby przerodzić człowieka na silnego, na bohatera duchowego, lecz podobało Mu się jakby naśladować meteryjalną przyrode człowieka: po Chrzcie sw. zostawia go słabym, jak jest słabe niemowle po urodzeniu, nim przez wzrost i dojrzewanie nie nabierze siły, a to dlatego, aby człowiek widział konieczną potrzebę czystéj pomocy Boskiej, całkowita zależność od Niego, aby się często do Niego udawał i otrzymując pomoc, został doskonałym. A tak woda Chrztu św. nie gasi w człowieku ogniska złych pożadliwości, o czém aż nadto jesteśmy wszyscy przekonani. Niebo dla niego otwarte, ale na drodze do nieba wiodacej liczni stawają nieprzyjaciele, tak zewnętrzni, jako i wewnętrzni, którzy usiłować będą sprowadzać go na bezdroża występku i obedrzéć z szaty niewinności, na Chrzeie św. otrzymanéj. O! ci nieprzyjaciele sa niezmordowani, musi z nimi całe życie toczyć walkę. Aby odnieść zwycięstwo, potrzebuje sily, odwagi i rozstropności; te właśnie nadaje św. Sakrament Bierzmowania. On z duchownego dziecięcia czyni męża, on go pasuje na rycerza Jezusa Chrystusa, on piętnuje nas niejako cechą tego rycerstwa i dlatego ten św. Sakrament powtarzanym być także nié może, raz tylko jeden każdemu przyjąć go można.

Ministrami tego św. Sakramentu w początkach Kościoła Bożego, jak widzieliśmy przykłady w Dziejach Apostolskich, byli tylko sami Apostołowie; podobnież i w późniejszych czasach byli i są po dziś dzień ich prawi następcy: Biskupi. Jak w państwach światowych do wyższych oficerów należy zaciągać żołnierzów, mających walczyć pod ich rozkazami w szeregach, których są gienerałami, tak podobnież i Biskupi, ci gienerałowie wojska Chrystusowego, sami zaciągają pod chorągiew wielkiego Króla i wybiérają żołnierzów, którzy wojować mają pod ich rozkazami. Wreszcie do samego mistrza należy osta-

teczne wykończenie obrazu, posągu lub jakiegokolwiek dzieła ważnego, poczętego przez robotników; przez Bierzmowanie jakby wykończa się dzieło, na Chrzeie św. rozpoczęte; przez święte Bierzmowanie stajemy się prawdziwymi i zupełnymi Chrześcijanami, podług wyrażenie św. Pawła, apostoła (2. Kor. III. 3): "Każdy z nas przez Chrzest święty staje się listem żywym, Krwią Zbawiciela, na sercach pisanym, w którym wszyscy czytać mogą Jego dobroć i inne przymioty, rozkazy i obietnice; lecz, aby list ten był wiarogodnym, musi być podpisanym i pieczęcią oznaczonym. Otóż właśnie Biskup, gieneralny pełnomocnik Boga-człowieka, w dziele zbawienia przy Bierzmowaniu, ten list cudowny, przez kapłana, jego sekretarza, napisany, swoim podpisem i pieczęcią Ducha świętego stwierdza.

Materyją świętego Sakramentu Bierzmowania jest Chryzma, przez biskupa w Wielki Czwartek przy wspaniałym obrzędzie poświęcone. Składa się ono z oliwy, jako godła łagodności, powolności i mocy; składa się także z balsamu, przyjemnéj woni, abyśmy niém namaszczeni, starali się przez życie świątobliwe, zostać miłą wonia duchowną Jezusa Chrystusa. Formę zaś jego stanowi namaszczenie tym Olejem świętym czoła, w kształcie krzyża świętego, razem z wymówieniem słów następujących: "Znaczę cię znakiem krzyża i umacniam cię chryzmem zbawienia: w Imię Ojca i Syna i Ducha świętego". Nakoniec biskup lekko uderza w policzek nowo bierzmo-

wanego, mówiąc: "Pokój z tobą".

Znaczenie i wielkość tego świętego Sakramentu, wielkość, do której on nas poduosi, jego skutki, oraz jakiego przygotowania potrzeba do jego przyjęcia z korzyścią, wykazują same obrzędy i modlitwy nu towarzyszące.

Biskup, mając udzielić święty Sakrament Bierzmowania, ubrany we wspaniałe szaty dostojności swojéj, przystępuje do ołtarza i obracając się do mających być bierzmowanymi, mówi te słowa: "Niech Duch święty wstąpi w was, a moc Najwyższego niechaj was zwchowa od wszelkiego grzéchu". Te wyrazy oznaczają życzenie pastórza, cud mający się spełnić i obowiązki nowobierzmowanych. Poczem robi na sobie Biskup znak krzyża świętego

dla osiągnienia pomocy Bożej, mówiąc: "Pomoc nasza w Imieniu Pana, (obecni odpowiadaja) który stworzył niebo i ziemię. Panie, wysłuchaj modlitwe moję. - A wołanie moje niech do Ciebie przyjdzie". Dalej wyciągnąwszy ręce nad tymi, którzy bierzmować się mają, dla pokazania, że Duch święty wkrótce okryje ich cieniem swoim, odmawia tę piękną modlitwę: "Wszechmocny i wieczny Boże! któryś dozwolił odrodzić się z wody i Ducha świętego sługom swoim, któryś dał im odpuszczenie wszystkich grzéchów, zeszlij na nich z wysokości nieba swojego Pocieszyciela Ducha, dawcę wszystkich darów, (obecni odpowiadaja): Amen. - Ducha rady i męstwa.-Amen. Ducha umiejetności i pobożności.—Amen.— Napełnij ich Duchem bojaźni i powołując ich do żywota wiecznego, naznacz ich znakiem krzyża naszego Zbawiciela Jezusa Chrystusa, Syna swojego, który żyje i króluje z Tobą w jedności tegoż Ducha świętego, po wszystkie wieki wieków. Amen.

Podczas téj modlitwy wszyscy, przyjmujący bierzmowanie, klęczéć powinni i zdobywać się na uczucia apostołów w Wieczerniku, oczekujących zesłania Ducha świętego; błagać Go, aby przybył i przemienił ich w ludzi nowych, świętych, statecznych w wierze i gorliwych o chwałe Boża.

Bierzmujący się mężczyżni powinni miéć przybranych ojców duchownych mężczyzn, a kobiéty powinny miéć matki duchowne; ci duchowni rodzice, dawniéj sami bierzmowani, mają stać po za swojémi dziećmi, czysto, przystojnie i skromnie ubranémi, czoła otarte z potu, rękami lewémi trzymać w górę zagarnięte włosy, a prawe rece położyć na ramionach dzieci.

Między naturalnymi rodzicami bierzmowanymi a ich rodzicami duchownymi zachodzi, jak przy Chrzcie św., duchowne powinowactwo, stanowiace przeszkodę do małżeństwa i duchowni rodzice swoich bierzmowanych dzieci, też same względem nich mają obowiązki, co rodzice

chrzestni.

Za zbliżeniem się Biskupa powiedzićć mają rodzice duchowni asystującemu kapłanowi wprzódy imię chrzestne mającego się bierzmować, a potém drugic imię przybrane jakiegokolwiek świętego, który w ciągu życia ma bierzmować się mającemu służyć za patrona. Tu Biskup, umoczywszy wielki palec w świętym oleju chryzma, robiac nim na czole bierzmującego się znak Krzyża świętego, okrywa go znamieniem, jakby herbem pana, u którego przyjął służbę; zaciąga pod chorągiew wodza Boga-człowieka; uzbraja go mieczem krzyża, tym dzielnym mieczem, którym sam wódz i król razem jego świetne odniósł zwyciestwo, którym tylko i on pokonać może nieprzyjaciół zbawienia. Na czole, jako najwidoczniejszéj części ciała i najmniej zakrywanéj, robi znak Krzyża, aby bierzmowany jawnie okazywał się Chrześcijaninem, jak apostołowie, po odebraniu Ducha świętego, publicznie i jawnie okazywali się ludowi, gdy wprzódy siedzieli zamknięci w wieczerniku. Czoło jest siedliskiem bojażni i wstydu, a te nezucia przeszkadzają głośno wyznawać Zbawiciela; więc namaszcza czoło znakiem Krzyża świętego, a przez to daje naukę i siłę bierzmującemu się, do pokonania bojaźni i wstydu tam, gdzie idzie o pokazanie się Chrześcijaninem. Namaszcza Biskup bierzmującego się olejem świętym, jak namaszczani byli w starym zakonie prorocy. A tak nauka rozpoczęta przy Chrzcie świętym, odbywa się dalej przy Bierzmowaniu. Do człowieka, na świat przychodzącego, Kościół św. jakby mówił: "Bądź świętym, boś jest przybranym synem Bożym, bratem aniołów, przybytkiem Trójcy Przenajświętszéj". Również ta czuła matka nie zostawia bez nauki i pomocy człowieka, gdy już ma rozpocząć zawód życia. Przemawia do niego ustami mądrości Bożéj: "Synu! poznaj czém jesteś; życie twoje na ziemi jest ustawiczną wojną, a tyś żołniérzem". Niesie ta matka pomoc, posyłając sługę swego, Biskupa, aby wśród najwspanialszych obrzędów uzbroił młodego rycerza Jezusa Chrystusa i tak zdaje się do niego daléj mówić: "Synu mój! masz być żołniérzem, zwycięzca, cały twój zawód ma być długim szeregiem zwycięstw. Oto twoi nieprzyjaciele: czart, ciało i świat. Oto twoja broń: wiara, umartwienie, czuwanie. Boski szermierzu! synu tylu bohatérów! pod okiem tych wszystkich szlachetnych zwycięzców, pod okiem aniołów i matki swojej masz walczyć: okaż się godnym tego zaszczytnego imienia, które nosisz. Tvś jest

królem, panuj nad swémi namiętnościami, nad czartem i światem; walkami ciężkiémi dobijaj się królestwa, przeznaczonego ci w niebie, noś tymczasem korone z cierni; sam bowiem policzek, przy tym świętym obrzędzie otrzymany, zapowiada ci przyszłe obelgi i zniewagi, abyś zasłużył na koronę chwały w wieczności. Synu i bracie Jezusa Chrystusa! tyś jest jeszcze kapłanem: ołtarzem twoim jest serce twoje; ofiarą jesteś sam, świat i wszystko, co cię otacza: to wszystko, jako całopalną ofiarę, składać powinenes Bogu w każdej godzinie twojego życia na tej ziemi, we dnie i w nocy, od téj chwili aż do ostatniego tchnienia. Ogień tych ofiar niechaj nigdy nie gaśnie w twém sercu; tym ogniem jest Duch miłości, który tylko co wstąpił w ciebie, tak, jak zstąpił na apostołów w wieczerniku ogień wszystko trawiący, którego działaniu nic się się oprzéć nie zdoła. A jako Syn Boży był prorokiem. tak i ty, mój synu, bądź prorokiem co do słów, ogłaszając przyszłe dobra; bądź prorokiem co do uczynków, okazując, że ziemia jest dla ciebie miejscem wygnania; bądź prorokiem co do świątobliwości, dowodząc obyczajami swojémi wszystkim, żeś dziécięciem Boga trzykroć świetego, że wierzysz w straszne Jego sady, że się lekasz grożnego Jego gniéwu, i że oczekujesz nagrody, obiecanéj tym, co pozostaną wiernymi aż do końca. Wszakże św. oléj, który spłynał na czoło Izajasza, Jeremijasza, Daniela i innych proroków, płynie na czole młodego Chrześcijanina.

Po namaszczeniu wszystkich bierzmujących się olejem świętym, gdy Biskup umywa ręce, śpiewa się antyfona, dla uproszenia Boga, aby sam dokonać raczył tego wielkiego dzieła. Nakoniec Biskup przed ołtarzem gorąco modli się za nowo bierzmowanych, aby wytrwałymi byli w swojem przedsięwzięciu i daje błogosławieństwo pasterskie, wymawiając nad nimi następujące słowa: "Oby was Bóg z wysokości niebios błogosławił, abyście po wszystkie dni życia swojego oglądali szczęśliwość Jeruza-

lem i abyście osiągnęli żywot wieczny".

Same obrzędy, towarzyszące udzielaniu tego świętego Sakramentu i modły przy nich odmawiane, wykazują wielkie i święte jego skutki. I te skutki widzimy w Chrzescijanach, mianowicie piéwszych stuleci Kościoła Bożego. Widzimy, jak ten święty Sakrament wyniósł ich nad słabość przyrody ludzkiej, tak dalece, że ani brzęk kajdan, ani widok tortur, rozrywających członki, ani ryk zgłodniałych lwów, tygrysów i innych drapieżnych zwiérząt, ani buchanie płomieni rozpalonych stosów, ani wzniesione topory, ani żadne inne straszne narzędzia okrutnych mak i śmierci nie przerażały, nie odejmowały ducha wyznawcom Jezusa Chrystusa; szli na męki i na śmierc z niesłychaną odwagą i spokojni, jakby na ucztę jaką, ciesząc się owszem, że przyjdzie im cierpieć za Jezusa Chrystusa, który cierpiał za nich. Szli nietylko mężczyźni, lecz słabe niewiasty i niedojrzałe dzieci, zachęcane nieraz przez matki swe do męstwa i cierpliwości; jak nam dzieje Kościoła świętego podają. A w nas, bracia Katolicy! świętym Sakramentem Bierzmowania uzbrojeni, czy we

wszystkich jest podobne usposobienie?

Oh! za naszych czasów nie potrzeba byłoby dla wielu kajdan, strasznych narzedzi mak i śmierci do wyrzeczenia się Jezusa Chrystusa, do wyparcia się wiary, do oderwania od łona Kościoła świętego samych, albo ich dziatek; niejednemu i niejednéj czyby nie wystarczyła tylko grożba utraty funduszu, jakiéjś korzystnéj posady, lub nadzieja pomyślnego losu w tém życiu doczesném. Nie trzeba kajdan, strasznych narzędzi męki i śmierci do sprowadzenia nas z drogi przykażań Bożych, przepisów religii Boskiéj, z drogi cnoty; dosyć do tego względów światowych, dosyć jakichś widoków doczesnych, dosyć lekkiego natarcia skażonych namiętności, zmysłowości zwiérzęcej. Czyliż moc i dzielność Ducha świętego w naszych czasach już osłabła? O! Bóg jest niezmiennym w swojéj potędze, dobroci i miłosierdziu! ale nie znosi w człowieku wolności woli jego, nie narzuca się z pomocą swoją jéj nieproszącym, jéj nie chcącym. Nie obiéra mieszkania Duch św. w sercu nieprawém, jak czytamy w Piśmie św.: "W złośliwa duszę nie wnijdzie madrość, ani będzie mieszkać w ciele, grzéchom poddaném" (Madr. I. 4). Jeżeli więc pragniemy, aby Duch święty w przyj-

Jeżeli więc pragniemy, aby Duch święty w przyjmowaniu Sakramentu Bierzmowania zstąpił na nas, założył w duszy naszéj swoje mieszkanie i zbogacił ją swojemi niebieskiémi darami, to ten, który ma przyjąć Go, powinien przez gruntowne nauki chrześcijańskie i modlitwy ożywić w sobie wiarę Boską, powinien pragnąć tego św. Sakramentu; przed jego przyjęciem, w duchu bezstronnego krytyka, troskliwie roztrząsnąć sumienie swoje, a jeżeli, na nieszczęście, postrzeże, iż utracił niewinność, na Chrzeie świętym zyskaną, to przez święty Sakrament pokuty niechaj oczyści sumienie i postanowi mocno odtąd wiernie służyć Bogu, bo święty Sakrament Bierzmowania nie jest Sakramentem, jak pokuta, wskrzeszającym życie duchowe, lecz jest przymnażającym czyli wzmacniającym.

Potrzeba, jak widzimy, dla przystępujących do tego świętego Sakramentu duchowego usposobienia. Stąd wolą jest Kościoła świętego, aby używająca już władzy rozumu przypuszczaną do niego była młodzież. Bo ten św. Sakrament nie jest tak koniecznie potrzebnym dla dzieci do zbawienia, ile Chrzest święty. Dorosły tylko, mający sposobność przyjęcia Sakramentu Bierzmowania, zaniedbujący tego z powodu lekceważenia, naraża się na utratę zba-

wienia.

A my, bracia Katolicy! jeżeli na nieszczęście przyjęliśmy święty Sakrament Bierzmowania w stanie grzéchu śmiertelnego, czyńmy tylko pokutę, zacznijmy życie prowadzić chrześcijańskie, często przesyłajmy gorące do Boga modły, a rozwinie się w nas moc Ducha świętego, z którą nie zaniedbujmy tylko współdziałać, aby w nas na zawsze zamieszkał.

Duchu święty, Boże! Tyś jest Duchem Pocieszycielem, darem Ojca wszechmocnego, żywém żródłem łask, ogniem Boskim, miłością i duchowém namaszczeniem dusz naszych! Tyś jest palcem Bożym, wskazującym powinności nasze. Przybądź z siedmioma drogiémi darami Twojémi, roznieć światło Twoje w umysłach naszych, zapal zimne serca nasze miłością Boga i bliżniego, oczyść je z prochów ziemskich, wzmocnij słabość naszę, a mdłemu ciału dodaj siły wyższej od napaści nieprzyjaciół zbawienia. Oddalaj od nas ducha kusiciela, użyczaj nam niezmiennego pokoju i spraw, abyśmy pod rządem i przewodnietwem Twojém troskliwie unikali wszystkiego, coby duszy naszéj zaszkodzić mogło. Naucz nas gruntownego

poznania niebieskiego Ojca i Syna Jego Jezusa Chrystusa, a jako sam jesteś Duchem Ojca i Syna, związkiem ich odwiecznym, tak nas napełnij soba i spraw to, abyśmy i my trwali w związku z Bogiem Ojcem i z Synem Jego Jezusem Chrystusem, Panem naszym na wieki. Amen.

## NAUKA IV.

# O przenajświętszym Sakramencie Ciała i Krwi Pańskiéj.

"Chléb, który ja dam, jest moje Ciało; Ciało moje prawdziwie jest pokarm, a Krew moja prawdziwie jest napój".

Św. Jan VI. 51-55.

Zapowiedział Jezus Chrystus, ten Bóg-człowiek, ten niepojęty, niewysłowiony Miłośnik rodzaju ludzkiego, ukochanym uczniom i wyznawcom swoim, obecnym i przyszłym: "Ja jestem z wami po wszystkie dni aż do skończenia świata" (św. Mat. XXVIII. 8). I nietylko chciał być obecny duchem swojéj wszechmocności Boskiéj, ale jeszcze samą rzeczywistością. W wigiliją męki i śmierci swojéj, to jest w Wielki Czwartek, w czasie ostatniéj wieczerzy, pożywanéj z Apostołami, jak czytamy w Ewangielii świętej: "Wziął Jezus chléb i błogosławił i łamał i dawał uczniom swoim i rzekł: Bierzcie i jedzcie, to jest Ciało moje. A wziąwszy kielich, dzięki czynił i dał, mówiąc: Pijcie z tego wszyscy, albowiem to jest Krew nowego Testamentu, która za wielu będzie wylana na odpuszczenie grzéchów" (św. Mat. XXV. 26—28).

I któżby to, znając Jezusa Chrystusa, wiedząc jak On w Kanie Galilejskiej w czasie godów weselnych w sześciu naczyniach kamiennych, odmienił wodę na wino; jak On pięć tysięcy ludzi pięcią bułkami chleba i dwiema

rvbami na puszczy nakarmił i więcej jeszcze pozostało chleba w odrobinach, aniżeli było w bułkach; jak On mowe niemym, sluch głuchym, ślepym od urodzenia wzrok przywracał; jak słowem, a nawet skinieniem woli swojej léczył chorych najniebezpieczniejszych, wskrzeszał umarlych, nawet dnia czwartego po śmierci, jak chodził sucha noga po morskich balwanach, jak cała przyroda słuchała głosu Jego; a jeszcze bardziéj wiedząc, jak niebo, ziemię i wszystko widzialne i niewidzialne stworzył z niczego; powiada Ewangielija święta: "Wszystko się przez Niego stalo, a bez Niego nic się nie stalo, co się stalo" (św. Jan I. 3); któżby, powiadam, wiedząc o tém wszystkiém, mógł nie uwierzyć, mógł najmniejszą przypuścić watpliwość, że chléb w rękach Boga-człowieka, po wymówieniu przez Niego tych słów Boskich: "To jest Cialo moje", przemienił się w przenajświętsze Ciało Jego? Podobnież wino, które w kielichu w rękach trzymał, po wymówieniu nad niem tych słów: "Ta jest Krew moja, która bedzie wylana na odpuszczenie grzéchów", przemieniło się w przenajświętszą Krew Jego. Tak, bracia katolicy, przez potęgę słów Boskich zwyczajny chléb stracił swoję istotę, a przybrał istotę przenajświętszego Ciała Jezusa Chrystusa, wino także straciło swoję istotę, a przybrało istotę najdroższej Krwi Jego, nie tracąc ani chléb, ani wino powierzchownych przymiotów swoich, to jest kształtu, koloru i smaku, i to zdziałała wszechmocność Boga, z madrości swojej; bo gdyby chléb, odmieniając się w ciało i wino w krew, przybrały zwyczajne przymioty ciała i krwi ludzkiéj, to ludzie nie mogliby na nie patrzéć, a tém bardziéj jeść i pić, bez przyrodzonego wstrętu. Nie przestał Jezus Chrystus na jednokrotném przemienieniu sam przez siebie chleba na przenajświętsze Ciało i wina na przenajświętszą Krew swoję, ale jeszcze zostawił moc tego przemieniania Apostołom i prawym ich następeom, mówiąc do nich: "To czyńcie na pamiątkę moję". Jakby wyrzekl: jak ja poświecałem chléb na moje Ciało i wino na Krew moje i dałem je wam do pożywania, tak podobnież i wy mocą tych samych słów moich poświęcajcie chléb na Ciało, wino na Krew moję, pożywajcie je sami i dawajcie do pożywania innym wiernym. W takiém znaczeniu i Apostołowie, ci uczniowie Jezusa Chrystusa, w przeciągu lat trzech nieodstępni powiernicy Jego wszystkich ustaw, ci pełnomocnicy Jego w dziele zbawienia, napełnieni Duchem świętym, uważali to zalecenie Jezusa Chrystusa im dane: "To czyńcie na pamiątkę moję"; gdy wypełniając to za-lecenie, często poświęcali chléb na przenajświętsze Ciało i wino na przenajświętszą Krew Jezusa Chrystusa, ofiarowali Je Ojcu niebieskiemu, sami pożywali i dawali wiernym do pożywania, jak świadczą o tém ich Dzieje: "Gdy oni ofiare czynili Panu" (Dzieje. XIII. 2), i w inném miejscu: "W piérwszy dzień po szabasie, gdyśmy się zeszli na łamanie chléba" (Dzieje. XX. 7), jak świadczy św. Paweł, apostoł, mówiąc: "Kielich błogosławienia, któremu błogosławimy, izali nie jest uczestnictwem Krwie Chrystusowéj? i chléb, który łamiemy, izali nie jest uczestnictwem Ciała Pańskiego?" (I. Kor. X. 16). I prawi następcy Apostołów, przez nich nauczeni, jakimi sa biskupi i kapłani, ci jedyni ministrowie tego przenajświętszego Sakramentu, od samych poczatków nastania Kościoła Chrystusowego aż do naszych czasów poświęcają chléb na przenajświętsze Ciało i wino na przenajświętszą Krew Boga-człowieka Jezusa Chrystusa tyle razy, ile razy Msze święte odprawują. Albo raczéj w czasie Mszy św. biskupi i kapłani stają się narzędziami Jezusa Chrystusa, przez których On sam wszechmocnémi słowy swojemi, przez nich tylko wymówionemi, przeistacza hostyje na przenajświętsze Ciało i wino na przenajświętsza Krew swoje.

O cudo nad cudami! Jezus Chrystus żywy, cały ze swojém Ciałem i Duszą, ze swojém Bostwem i człowieczeństwem zamyka się w Hostyi, a nawet i w jej najdrobniejszej cząstce, zamyka się cały w najdrobniejszej kropelce wina; tak jak w lustrze okazuje się nasza osoba i po rozbiciu jego na drobne części w każdej z nich także pokazuje się cała osoba. Pod postacią chleba Ciało Jezusa Chrystusa jest zjednoczone ze Krwią, z Duszą i Bostwem Jego, a pod postacią wina Krew Jego jest także zjednoczona z Ciałem, z Duszą i Bostwem jego. Teraz bowiem Jezus Chrystus, będąc uwielbionym, stał się nieśmiertelnym i żadnemu podziałowi ulegać nie może. Przeto, gdy jednę z tych dwoch postaci pożywamy, przyjmujemy w sie-

bie całego Jezusa Chrystusa; również, gdy pożywamy obiedwie postacie, nie dwóch, ale jednego przyjmujemy w siebie Jezusa Chrystusa. Od piérwszych stuleci Kościoła świętego po dziś dzień, pod jedną postacia udziela się wiernym przenajświętszy Sakrament, a to dla uniknienia przypadków, że w tłumie ludu, kapłan potrącony mógłby rozlać przenajświętszą Krew, a także jedną i taż sama łyżeczką rozdzielać, mianowicie, gdyby wypadało dawać wprzódy choréj, a potém zdrowéj osobie, sprawiłoby obrzydzenie. Sam Jezus Chrystus, po swojém zmartwychwstaniu, dawał przenajświętszy Sakrament dwóm uczniom w Emaus pod jedną tylko postacią (św. Łuk. XXIV. 30). W czasie Mszy świętej poświęca się Ciało i Krew Zbawiciela, dla pełności ofiary i literalnego zachowania pamiatki ustanowienia tego przenajświętszego Sakramentu, oraz pamiatki śmierci Zbawiciela, w czasie któréj najdroższa Krew Jego była przelaną. Tysiące w jednym czasie odprawuje się Mszy świętych, lecz nie tysiące Chrystusów, ale jeden tylko wciela się w hostyje i w wino, nie przestając zostawać w niebie. Dzieje się przeciw prawu fizycznemu, że w jednym czasie, jeden i tenże sam Chrystus Pan na wielu miejscach się pojawia. Tego rozum pojąć nié może, podobnież jak nié może pojąć, jakim sposobem po swojém zmartwychwstaniu z ciałem dotykalném wchodził drzwiami zamkniętémi do domu, gdzie byli Apostołowie zebrani, jak im nieraz nagle okazywał się, z nimi rozmawiał i jadał, a potém znikał. Bóg nie podlega żadnemu prawu, będąc wszelkich praw ustanowicielem, jest wyższym nad nie, i to pojawienie się Jezusa Chrystusa jest dla nas wielką tajemnicą, rozumem niepojętą; lecz skoro tenże rozum przekonywa się o potędze, wszechmocności i dobroci Boga, z wielu dzieł Jego, to powinien korzyć się przed tą wszechmocnością, wysławiać dobroć i nakazywać sobie większą wiarę słowu Boga, (który ani sam się po-mylić, ani ludzi do błędu wprowadzić nié może), aniżeli zmysłom ciała.

Tak więc, bracia katolicy! żywo wierzyć mamy, że w chlebie, po jego poświęceniu w czasie Mszy świętéj przez kapłana, znajduje się żywy Bóg-człowiek Jezus Chrystus, i ten chléb nazywamy przenajświętszym Sakramentem. Inne święte Sakramenta są témi narzędziami, za pomocą których udzielają się nam łaski Boskie, ten zaś jest żródłem, jest dawcą łask wszelkich, jest Bogiem samym, ostatecznym celem wszystkich innych świętych Sakramentów. Nazywa się on Hostyją zbawienną, co znaczy: ofiarą, zabitą za grzéchy. Nazywa się Eucharystyją, to jest dziękczynieniem: po 1-sze dlatego, że Zbawiciel, ustanawiając ten przenajświętszy Sakrament, składał dzięki swojemu Ojcu, po 2-re, że my, ofiarując go Bogu i przyjmujac Ciało i Krew Zbawiciela pod postaciami chleba i wina, składamy Bogu dzięki za wszystkie dobrodziejstwa, którémi nas darzyJego nieskończona dobroć, i ta ofiara nasza jest wyrównywającą wszelkim darom, jakie otrzymujemy od Niego. A tak Eucharystyja jest najpiękniejszém podziękowaniem i odpowiednią ofiarą tak wielkiemu Panu.

Nazywa się Sakramentem Ołtarza, że się na ołtarzu sprawuje. A że on nietylko jest postanowiony, aby był pamiątką męki i śmierci Zbawiciela, aby był zakładem Jego miłości dla człowieka; nie tylko jest postanowiony na ofiarę Bogu Ojcu za żywych i umarłych, lecz jeszcze przeznaczony wiernym na posiłek duszny; przeto nazywa się jeszcze Wieczerzą Pańską, świętym stołem, bo jest ucztą duchowną, przez Zbawiciela sporządzoną z Ciała i ze Krwi Jego, na którą wszystkich zaprasza przez Oblubienicę swoję Kościół św., jak czytamy w Piśmie św., mówiąc: "Pójdźcie, pożywajcie chleba mego i pijcie wina, którem

wam roztworzyła" (Przyp. IX. 5).

Przenajświętszy Sakrament nazywa się Komuuija, to jest zjednoczeniem, bo naprzód jednoczy ona i zespała godnie przyjmujących z Jezusem Chrystusem, jak sam powiada w Ewangielii św.: "Kto pożywa mego Ciała i pije Krew moję, we mnie mieszka, a ja w nim" (św. Jan VI. 56). Jednoczy powtóre wszystkich wiernych, ją przyjmujących, węzłem braterskiej miłości w jedno ciało mistyczne Jezusa Chrystusa, jako członki, podług nauki św. Pawła, Apostoła: "Jeden chléb, jedno ciało nas wiele jesteśmy, wszyscy, którzy z jednego chleba uczestnikami jesteśmy" (I. Kor. X. 17). Nazywa się Wiatykiem, co znaczy zasiłek podróżnych, bośmy wszyscy pielgrzymi na tym świecie, dążący do niebieskiej, wiecznej ojczyzny,

a mianowicie to nazwanie przyjmuje, gdy udzielanym bywa wiernym, niebezpieczną chorobą złożonym, a tém samém wybierającym się w drogę wieczności. Nazywa się nakoniec Chlebem Anielskim, chlebem synów Bożych, a przez to się pokazuje, że dawanym tylko być powinien do pożywania bogobojnym, świątobliwym Chrześcijanom, albo zachowującym niewinność życia, na Chrzeie św. otrzymaną, lub odzyskaną przez św. Sakrament pokuty. Do kapłanów to. jako ministrów ołtarza i szafarzów tajemnie Bożych, należy decydować kogo przypuścić, a kogo oddalić od pożywania tego chleba synów Bożych i dlatego przyjmowanie przenajświętszego Sakramentu poprzedza spowiedź, aby nikt nie przystępował z nieczystém sumieniem, aby chléb synów nie był miotany psom, jak się wyraża sam Jezus Chrystus w Ewangielii św. (Św. Marek VII. 27).

Wielkie i nader zbawienne sprawuje skutki przenajświętszy Sakrament w wiernych, godnie go przyjmujących, Po 1-sze: Jezus Chrystus jednoczy nas z soba. Człowiek się rodzi jak dzika jabłonka w lesie; gdy ochrzczonym zostanie, przenosi się niejako do ogrodu Kościoła Bożego; przez przyjmowanie przenajświętszego Sakramentu, jakby się zaszczepia w nim Bóg-człowiek; bez tego zaszczepienia, bez tego zjednoczenia się nie nie zdolnym jest człowiek czynić zasługującego na zbawienie. "Jam jest winna macica, wyście latorośle (mówi Zbawiciel). Kto mieszka we mnie, a ja w nim, ten wiele owocu przynosi, bo bezemnie nic uczynić nié możecie" (św. Jan XV. 5). Po 2-gie: Wierni przyjmując godnie przenajświetszy Sakrament, zostają członkami Jezusa Chrystusa, połączonémi związkiem miłości w jedno ciało, którego głowa niewidzialną On sam; a wówczas okazują się jakby mieli jedno serce, jednę dusze; toż samo wszyscy mówią i nié masz między nimi rozerwania, lecz przychodzą do doskonałości w jedném rozumieniu i w jednéj nauce, podług św. Pawła, Apostola (I. Kor. I. 10). Po 3-cie: Przenajświętszy Sakrament zachowuje, udoskonala i wzmacnia życie duchowe, oraz pomnaża łaskę na Chrzcie św. i przez inne Sakramenta otrzymaną; jest bowiem pokarmem czyli zasiłkiem duchowym, abyśmy już nie samemu ciału, nie sobie żyli, ale Chrystusowi, który powiada: "Kto mnie pożywa i on żyć

będzie dla mnie" (św. Jan VI. 57). Po 4-te: Jest lekarstwem, uwalniającém od grzéchów powszednich, a zachowującém od śmiertelnych. On osłabia i umniejsza w nas złe skłonności, poskramia gwałtowność niegodziwych namietności naszych i dodaje potrzebnych sił do postępowania w doskonałości chrześcijańskiej. Po 5-te, nakoniec: Przenajświetszy Sakrament godnie przyjęty jest zadatkiem wiecznego żywota i rękojmią chwalebnego zmartwychwstania naszego. Staje się on w ciałach naszych jakby zarodkiem nieśmiertelności, moca którego z czasem odrodzą się one z grobowego prochu i przyobleką się w chwalebne przymioty, na wzór ciała Chrystusowego, po Jego zmartwychwstaniu. "Kto pożywa Ciała mego i pije Krew moję, ma żywot wieczny, a ja go wskrzeszę w dzień ostateczny", powiada Zbawiciel. (Św. Jan VI. 54).

Takie to skutki sprawuje przenajświetszy Sakrament w wiernych, przystępujących do niego z należytém usposobieniem. Jakież ono być powinno? Po 1-sze: Przystępujący powinni miéć sumienie czyste, to jest wolne od grzéchu przynajmniej śmiertelnego i pozbywać się przywiązania nawet do grzéchów powszednich. Oto jest szata godowa, koniecznie potrzebna duszy, chcacej mięć uczestnictwo na uczcie niewinnego Baranka. Kto bez téj szaty na niéj się znajdować ośmiela, ten zasługuje na to, by z nim postąpiono tak, jak postąpił król ewangieliczny z niebacznym biesiadnikiem, znajdującym się na godach jego: "Przyjacielu! jakoś tu wszedł, nie mając szaty godowéj? Potém rzekł król sługom: zwiążcie ręce i nogi jego, wrzućcie go w ciemności zewnętrzne, tam będzie placz i zgrzytanie zębów" (św. Mat. XXII. 12-13). Po 2-gie: Powinni miéć wiarę żywa, mocną, nadzieję, gorącą miłość i wdzięczność ku Zbawicielowi, glęboką pokorę i święte pragnienie zjednoczenia się z Jezusem Chrystusem. Przy takiém usposobieniu ze strony duszy, usposobienie ze strony ciała znajdzie się samo przez się: będzie tam przyzwoity i skromny układ, przyzwoite, czyste i skromne ubranie. Bez tych usposobień przyjmujący przenajświętszy Sakrament, przyjmuje go niegodnie, największą czyni obelgę Ciału i Krwi Jezusa Chrystusa, bierze udział w morderstwie Boga-człowieka i dopuszcza się zbrodni

świętokradztwa. Dlatego powiada św. Paweł, Apostoł: "Ktoby jadl ten chléb, albo pił kielich Pański niegodnie, będzie winien Ciała i Krwi Pańskiéj" (I. Kor. XI. 27). I daléj tenze Apostoł naucza, że taki gotuje dla siebie wieczne potepienie, mówiąc: "Który jé i pije niegodnie, sąd sobie jé i pije, nie rozsądzając Ciała Pańskiego" (I. Kor. XI. 29), to jest: nie czyniąc różnicy między Ciałem Pańskiém a zwyczajnym chlebem. Zbrodnia świetokradztwa staje się przyczyną dla przyjmujących: opuszczenia od Boga, zaślepienia rozumu i obojetności religijnéj, zatwardzenia serca, pomnożenia skłonności niegodziwych, nienawiści cnoty i prawdy, pomnożenia wszelkiego rodzaju grzéchów, zgryzoty sumienia, rozpaczy mianowicie w godzinie śmierci, ostatecznéj niepokuty, nakoniec wiecznego potępienia. Mamy tego straszny przykład w wia-rołomnym Apostole Judaszu; znaleźlibyśmy wiele przykładów i pomiędzy tegoczesnymi Chrześcijanami. Dlatego woła Apostoł narodów: "Niechaj doświadczy samego siebie człowiek, a tak niechaj jé z chleba tego i z kielicha nije" (I. Korynt. XI. 28).

Po tych uwagach o przenajświętszym Sakramencie, widzimy z jednéj strony niezmierną, niepojętą dobroć Boga, widzimy zbyteczną miłość ku człowiekowi Jezusa Chrystusa, który nie przestał na tém, że będąc Bogiem, został człowiekiem; Stwórca, został człowiekiem; wszechwładny i absolutny Pan, został sługa; tak sam o sobie powiada: "Syn człowieczy nie przyszedł, aby mu służono, ale služyć i dać duszę swą na okup za wielu" (św. Mat. XX. 18). Nie przestał na tém, że przyjąwszy na siebie winy calego rodzaju ludzkiego, dla wypłacenia się za nie sprawiedliwości Bożej, dla odpokutowania za nie, wydał siebie na okropne zniewagi, na straszne męki i haniebną śmierć krzyżowa, ale chciał jeszcze Osobą swoją zostawać na ziemi z wyznawcami swoimi aż do skończenia świata, "Kochanie moje jest być z synmi człowieczymi", powiada w Piśmie św. (Przyp. VIII. 32). I dlatego zamyka się w skromnéj Hostyi, lubo jego wielkości niebiosa i ziemia ogarnąć nié mogą. Nie przestał jeszcze na tém: lecz pragnąc w najściślejszy wejść z nami związek, samego siebie, utajonego w tym przenajświetszym Sakramencie, przeznaczył nam za duchowny posiłek. O! co za dobry ten Pastérz, który nietylko że duszę swoję kładzie za owce swoje, lecz jeszcze je karmi ciałem swojém, poi Krwią własną; gdy nie każda matka karmi dziécię swoje, jedyny przedmiot czułéj miłości, piersiami własnémi. Z drugiećj strony widzimy dziwną obojętność, ślepotę i najwyższą zatwardziałość serca wielu Jego wyznawców; gdy jedni nie mają ochoty przybywać na Mszę św., w czasie któréj niebo łączy się z ziemią, Bóg człowiek zstępuje na oltarz i wciela sie w hostyja i w wino, nié maja ochoty pośpieszać dla powitania Go, dla oddania mu należnego pokłonu, dla otworzenia przed nim serc swoich, dla przełożenia potrzeb. Nié maja ochoty przybywać w dni niedzielne i świąteczne, pomimo, że nawet i Kościół św. w te dni przybywać rozkazuje. Gdy drudzy znajdują się w przybytku Bożym, nawet i w czasie najświętszej, najstraszniejszej ofiary Mszy, jakby na światowém widowisku, bez skupienia ducha, bez najmniejszego uszanowania, siedzą lub stoją jak nieme posagi, zdaje się nié mają obowiązku oddawania Bogu czci i chwaly przez modlitwy. Gdy inni na wszystkie strony strzelają oczyma, prowadzą płoche i gorszące rozmowy, żartują i śmieją się, nawet na podniesienie przenajświetszego Sakramentu nie chcą zgiąć kolan, a to najwiecej daje się widzieć między osobami wyższego stanu, wyższego tonu. Ustami wyznają wiarę w obecność Jezusa Chrystusa w przenajświetszym Sakramencie, a uczynkami zapiérają się téj wiary; ze słów Chrześcijanie, a z obyczajów istni poganie. O ślepoto! o zatwardzenie opłakane!

Nie gorszcie się z nich prostaczkowie, bracia Katolicy! litujcie się raczéj nad nimi, będąc pewni, że lubo oni bogaci w dostatki, może i w nauce światowej mają znaczenie u świata, lecz są ubodzy w łasce Bożej, nieucy w przedmiotach religijnych, brak w nich życia duchowego, są nie nieznaczący wobec Boga. Nie gorszcie się z nich, powtarzam, raczéj litujcie się nad nimi i często przesyłajcie gorace do niebios westchnienia, aby ich Duch św. raczył oświecie, aby się ocknęli z uśpienia religijnego, aby poznali, że duma i zarozumiałość jest głupstwem w oczach rozsądnych ludzi, a zbrodnią w obliczu Boga; aby uznali za potrzebę korzenia się przed Stworcą. Gdy inni albo

nigdy wcale nie pragną przyjmować przenajświętszego Sakramentu, a jeżeli raz w rok około święta Wielkanoenego przyjmują, to czynią tylko dla formy, dla zwyczaju; inni znowu przystępują i częściej, lecz bez należytego usposobienia, i dlatego nie zbawiennych, lecz zgubnych doznają jego skutków. Wy, dusze bogobojne i świątobliwe! podwajajcie gorliwość waszą w oddawaniu czci
Zbawicielowi w przenajświętszym Sakramencie utajonemu, abyście wynagrodziły za ubliżenie Mu jej i za zniewagi niedowiarków, heretyków, oziebłych i zatwardzia-

łych braci waszych.

Boże nieskończonéj dobroci i miłosierdzia! jak wielkie sa dzieła Twoje! Podobneż to do wiary, ażebyś obrał mieszkanie sobie pomiędzy ludzmi i stał się jeszcze pokarmem ich duszy, nie zważając na tak liczne zniewagi z ich strony? Dawniej posilałeś na puszczy lud twój wybrany chlebem, z nieba spuszczonym, manną zwanym; teraz już nie manna, lecz Ciało Twoje, Krew Twoja, Bóstwo nawet Twoje zstepuje z nieba na oltarze nasze, aby służyły nam za positek! O! co to za cud miłości, który Ty sam, Panie, tylko zdziałać możesz, a którego człowiek nigdy nie potrafi pojąć i zrozumiéć. Ale dosyć na tém, żeś Ty sam to powiedział, który jesteś samą prawda; wierzymy, powaga słowa Twojego wsparci. Ty tylko pomnóż tę wiarę naszę. Ty ją ożyw, aby oczy duszy naszéj, przedziérając się przez chmurę, Ciebie zakrywajaca, widziały Ciebie i uznały za Boga i Pana swojego. Ty sam usposób serca nasze do ocenienia téj miłości Twojéj ku nam, zapal je wzajemną miłością, aby-śmy nią powodowani, oddawali Tobie cześć należną, abyśmy łakneli często tego pokarmu niebieskiego, śpieszyli czesto z należytém usposobieniem do stołu Pańskiego, jak śpieszy jeleń spragniony do źródła wody. A tak, abyśmy jednocząc się z Tobą tu na ziemi, ziednoczyli się w niebie na wieki wieków. Amen.

#### NAUKA V.

# Zawiérająca krótki wykład Mszy ś.

"Od wschodu słońca aż do zachodu wielkie jest Imię moje między narody, a na każdém miejscu poświęcają i ofiarują Imieniowi memu ofiarę czystą".

Malach. I. 10-II.

Bogu należy od człowieka ofiara, na uznanie panowania Jego nad nim, na uproszenie przebaczenia kary za grzéchy i innych łask, potrzebnych na podziękowanie oraz za otrzymane dobrodziejstwa tylorakie. Potrzebę ofiary Bogu czuli sami z siebie już piérwsi synowie Adama: Abel i Kaim, gdy piérwszy z nich, jako pastérz, zabijał i palił na ofiarę co najlepszego z trzody swojéj; drugi, jako rolnik, palił plony ziemi. Składali całopalne ofiary Bogu patryjarcho. wie. Ofiarował Bogu Melchizedech, najwyższy Kapłan, chléb i wino za zwycięstwo, odniesione przez Abrahama nad jego nieprzyjaciołmi, i Mojżesz z nakazu Bożego prawem swojém także zobowiązał żydów do palenia Bogu na ofiare zabitych zwiérzat, ptastwa i plonów ziemi. (Gen. XIV. 18). Jakoż czytamy w Piśmie św. starego Zakonu, że żydzi, mianowicie w kościele Salomonowym, w dniach uroczystych, przy najwspanialszych obrzedach wykonywali to prawo Mojżesza. Lecz, że owe ich ofiary były niedostateczne, przekonywa nas o tém Micheasz, prorok, mówiąc: "Cóż godnego ofiaruję Panu? Izali Mu ofiaruję całopalenia i cielce roczne? Izali Pan może być ubłagan tysiącami baranów, albo wiela tysiąców kozlów tłustych? Izali dam pierworodnego mego za złość moje, owoc żywota mego za grzéch duszy mojéj" (Mich. VI. 6-7). Owe ich ofiary były tylko do czasu, były figurą, były cieniem najdostojniejszéj przyszléj ofiary, jaka miał Syn Boży złożyć z siebie Ojcu niebieskiemu; i z téj to właśnie przyszłej ofiary cała swoje wartość one czerpały, a za jéj nastaniem miały być zniesione, jak weszłe słońce miało rozprószyć cienie. O czém był przepowiedział blisko sześcią stuleciami wprzódy Malachijasz, prorok: "Daru nie przyjmę z ręki waszéj, bo od wschodu słońca aż do zachodu wielkie jest Imię moje między narody, a na każdém miejscu poświecają i ofiarują Imieniowi mojemu ofiarę czystą.... mówi Pan Zastępów" (Malach. I. 10-11). Jakoż, skoro Jezus Chrystus, ustanowiwszy na ostatniej wieczerzy, mianej z Apostołami, ofiarę podług obrzadku Melchizedecha, z przenajświętszego Ciała i Krwi swojéj, dozwolił siebie zamordować na krzyżu, złożył przez to ofiarę z siebie Ojcu przedwiecznemu, z któréj to krwawej ofiary wzięła całą moc swoję ofiara niekrwawa, przez Apostołów, po odebraniu Ducha św. często odprawująca się, a wtenczas i kapłaństwo i ofiary starego Zakonu, w spełnienie się proroctwa Malachijasza ustały, jak i po dziś dzień to widzimy; na ich zaś miejsce po całym świecie katolickim na oltarzach chléb i wino poświęcają się na Ciało i Krew Jezusa Chrystusa, i ta ofiara czysta ofiaruje się wielkiemu między narody Imieniowi Pana Zastępów tyle razy, ile razy odprawuje się Msza święta. O najświętszej ofierze Mszy, o obowiązku jej słuchania, o korzyściach ze słuchania wypływających i o należytém do tego usposobieniu, mówiliśmy w nauce o dwóch piérwszych przykazaniach Kościoła świętego. Teraz, przy pomocy Boskiej, krótki mamy uczynić jéj wykład, abyśmy przejmując się czcią Boska ku téj ofierze, latwiéj zdobywać się mogli na usposobienia, koniecznie potrzebne do odniesienia zbawiennych pożytków z jej słuchania.

Wszelkie przyrządzenia do odprawienia Mszy świętéj, obrządki i modły jéj towarzyszące, silnie i rzewnie przemawiają do duszy wiernego i myślącego człowieka.

W trzech piérwszych stuleciach Kościoła Bożego, w czasie okropnych prześladowań, sprawowano tę najświętszą tajemnicę po lochach, na grobach świętych Męczenników; dlatego i w dzisiejszych czasach tryjumfu, z przepisu tegoż Kościoła świętego, nie woluo jéj sprawować inaczéj, tylko na tablicy kamiennéj, w któréj są także złożone kości świętych Męczenników, umieszczonéj na środku ołtarza. Tu święty nasz Kościół staje przed Bogiem w osobie ubogiéj wdowy, któraby po wielkiéj wojnie szła

do swojego monarchy, w jednéj ręce niosąc kości swoich synów, w drugiéj krew lubego Oblubieńca, którzy na polu sławy chwalebnie polegli w obronie ojczyzny, i stanąwszy przed nim, rzekła: "Oto moje prawo do łaski Twojéj". Czyliż jest jaki król na świecie, któryby nie wysłuchał prosby takiéj wdowy? A Bóg byłżeby niższym od człowieka, aby odmawiał Kościołowi swojemu, gdy ten, dla otrzymania Jego łaski, przedstawia Mu w najświętszych tajemnicach naszych i Krew swojego najdroższego Oblubieńca, a Jego najmilszego Syna, i kości swoich dziatek, w sprawie Boskići poległych? Najświętsza tajemnica sprawuje się na kamieniu, jako na godle samego Jezusa Chrystusa, który się nazywa węgielnym kamieniem Kościoła swojego (św. Mat. XXI. 42). Na ołtarzu stać powinno koniecznie wyobrażenie Jezusa Chrystusa, rozpiętego na krzyżu, aby ten znak w oczy bijąc, przypominał i kapła-nowi i obecnemu ludowi Zbawiciela na górze Kalwaryi za nas umiérającego na krzyżu; aby w duszy naszéj wywołał te uczucia, jakieby zrodził widok Boga-człowieka, konajacego z miłości ku nam, dla naszego zbawienia, a któreto uczucia powinny towarzyszyć wiernym w czasie odprawującej się Mszy świętej, w czasie której nietylko sie odnawia pamiatka śmierci Zbawiciela, i ofiara Jego za nas Bogu Ojcu złożona, lecz się odnawia sama śmierć Jego, powtarza się taż sama ofiara, z tą tylko różnicą, że tu Bóg człowiek nie doznawa cierpień.

Kapłan sposobi się do spełnienia téj ofiary. Naprzód umywa ręce, tę krótką do Boga przesyłając modlitewkę: "Udziel, Panie, mocy rękom moim do oczyszczenia wszelkiéj plamy, abym bez zmazy duszy i ciała mógł Tobie służyć". Potém wdziewa na siebie szaty nie zwyczajne, lecz na ten cel poświęcone, bo ma przystąpić do nadzwyczajnej, najświętszej, pełnej tajemnic sprawy. Humerałem dotyka głowy, następnie okrywa nim ramiona swoje, mówiąc: "Uzbrój, o Panie, głowe moję tarczą zbawienia, abym pokonał napady djabelskie "Wkłada białą, czystą albę, odzywając się do Boga: "Wybiel mię, Panie, i oczyść serce moje, abym Krwią Baranka zmyty, używał wiecznych rozkoszy". Przepasując się mówi: "Przepasz mię, Panie, pasem czystości i zgaś pożądliwość w biodrach moich, aby

panowała we mnie cnota wstrzemiężliwości i niewinności". Wkładając na lewą rękę manipularz, mówi: "Niech mi się godzi, Panie! nosić wiązkę płaczu i boleści, abym z radością otrzymał nagrodę za trudy". Wkładając stułę: "Przywróć mi, Panie, szatę niewinności, którąm stracił w przestępstwie piérwszego rodzica i lubo niegodny przystępuję do Twoich świętych tajemnic, niech jednak zasłużę na wieczną radość". Nakoniec, wdziewając ornat, mówi: "Panie! któryś wyrzekł: jarzmo moje słodkie i ciężar lekki, spraw, abym go tak nosił, iżbym zasłużył na łaskę

twoję". Amen.

Tak przygotowany i odziany kapłan ze skupionym duchem postępuje do ołtarza, poprzedzony jednym lub więcej ministrantami, którzy wyobrażają lud cały, współofiarników z kapłanem. Były czasy, że posługiwanie do Mszy świętéj uważano za wielki zaszczyt, za rozkosz duszy; ubiegały się o to najdostojniejsze osoby. Teraz zostawiono to żakom. Odstręczać musi od tego świętego zajęcia się ten wyraz: służyć, a nie umiejący myśléć, nie pojmujący najwznioślejszych rzeczy duchowych, dziko wyobrażają sobie, że służyć do Mszy świętéj znaczy to samo, co służyć księdzu. A niech Pan Bóg od tego broni! powiadają. Osoby wyższéj klasy poczytują to za wielkie poniżenie się. Podobno są one takiego usposobienia, że same nikomu służyć nie powinny, ale wszyscy im służyć obowiazani. Kto wié, czyby się z ochotą przyznać chciały, że sa sługami Bożymi. Ależ bo też one i nie służa Bogu, lecz służą swojemu ciału, swoim namiętnościom, zmysłowości zwierzęcej. A więc dać im pokój. Kapłan zająć się majac czynnościa najświętsza, razem najstraszliwsza, która ma pojednać ziemię z niebem, która ma ściągnąć dészcz obfitych błogosławieństw, albo raczéj samego Dawcę łask wszelkich, zbliża się do ołtarza, oddaje mu głęboki pokłon, lecz nie śmié przekroczyć stopni jego, lub, jeżeli wchodzi na nie dla koniecznych przygotowań, to zaraz napowrót wraca, jakby odepchniety majestatem Boga, który wkrótce ma się objawić. A więc u podnóża ołtarza, z najgłębszą pokorą, ze drżeniem i bojażnią, rozpoczyna to Boże dzieło w Imię Trójcy przenajświętszej, uzbrajając siebie znakiem krzyża świętego i odzywa się, zdumiony tém,

co ma wykonywać: "Ja to mam iść do oltarza Boga?" Ministranci, jakby lękając się, aby trwoga nie wstrzymała kaplana od tego dzieła, zdają się zachęcać go w imieniu całego ludu, który zgromadziła żądza pozyskania owoców ofiary, mówiąc: tak jest, wnijdziesz "do Boga (dobrego i łaskawego), który rozwesela młodość moje". Wtedy kaplan ucieka się do Boga, blaga Go o litość i wsparcie, z najwieksza ufnościa ich otrzymania, mówiac strofami na przemian z ministrantami, albo raczéj z ludem, ów rzewny psalm Dawida, prześladowanego od Saula, na wygnaniu napisany: (Ps. XLII.). "Osadź mię, Boże, a rozeznaj sprawe moje od narodu nieświetego, od człowieka niesprawiedliwego i zdradliwego wyrwij mię. Bo Ty jestes Bóg, moc moja: czemuś mię odrzucił, gdy mię trapi nieprzyjaciel? Wyszlij światłość Twoję i prawdę Twoję: te mię poprowadziły na górę świętą Twoję i do przybytków Twoich. I wnijdę do ołtarza Bożego: do Boga, który uwesela młodość moję. Będęć wyznawał na cytrze, Boże, Boże mój! czemuś smutna duszo moja? a czemu mię trwożysz? Miej nadzieję w Bogu, albowiem mu jeszcze wyznawać będę: zbawienie oblicza mego i Bóg mój". Chwała Ojcu i Synowi i t. d.

Ta czuła modlitwa orzeźwiony kapłan, jeszcze wyrażając na sobie znak krzyża świętego, mówi: "Siła nasza w Imieniu Pana" O! potężnego Pana. Który stworzył niebo i ziemię" — lud odpowiada. Tu poczuwając się do ułomności, nieodstępnéj od ludzkiéj przyrody, w obliczu nieba i ziemi odbywa spowiedź powszechną, a lud ziemski łączac swój głos z głosem ludu niebieskiego, odpowiada: "Niech się zlituje nad toba Bóg wszechmogacy, i odpuściwszy ci grzéchy, niechaj cię doprowadzi do żywota wiecznego". I lud z kolei, jako spółofiarnik, przybiérając postawę pokutnicza, wyznaje także winy swoje z pokora, bije się w piersi i prosi kapłana, mianujac go ojcem, o modlenie się zań do Boga wszechmogacego. Kapłan odpowiada: "Niech się nad wami zmiłuje Bóg wszechmogący, i odpuściwszy grzéchy wasze, niech was doprowadzi do żywota wiecznego". Potém, łacząc sprawę swoję ze sprawa ludu, żegnając się dodaje: "Miłosierdzia, uwolnienia i odpuszczenia grzéchów naszych niech nam udzieli wszechmocny i milosierny Pan".

Jakiémże okiem Kościół niebieski pogladać musi na Kościół ziemski, ta starsza siostra na młodsza, korzaca sie przed wszechmocnym Ojcem i żałującą za swoje przewinienia? Owieczki modlą się za Pastérza, Pastérz za owieczki, łącząc się wszyscy ścisłym wezłem miłości wzajemnej; jestże jaki widok czulszy, właściwszy do sprowadzenia na ziemie potoku miłosierdzia Bożego? Dlatego kapłan pełen ufności powiada: "Teraz, Boże, zwrócisz się ku nam i ożywisz nas". Lud zaś dodaje. "A lud twój będzie się cieszyć w Tobie". Lud twój, któregoś tyle ukochał, dla któregos tyle zdziałał cudów, lud Ci drogi, jak źrenica oka twego, cieszyć się będzie w Tobie, a radość dziatek będzie weselem i Chwała Ojca. Daléj kaplan mówi: "Okaż nam, Panie, miłosierdzie Twoje". (Lud odpowiada:) "I zbawienia twojego udziel nam. - Panie, wysłuchaj modlitwy mojéj". (Lud:) A wołanie moje niech do Ciebie przyjdzie. — "Niechaj Bóg będzie z wami. (Lud:) I z duchem twoim".

Teraz występuje kapłan na stopnie ołtarza, wzywając lud do modlitwy i sam odmawiając następującą: "Oddal od nas, Panie, nieprawości nasze, abyśmy do świętego świętych, czystém sercem wnijść zasłużyli, przez Chrystusa, Pana naszego, (calując ottarz dodaje) prosimy Cię, Panie, przez zasługi świętych, których relikwije tu są, i wszystkich świętych, abyś mi odpuścić raczył wszystkie

grzéchy moje".

Po prawéj ręce zaczyna kapłan Mszę świętą od odmówienia Introitu, który jest wyjątkiem z Pisma świętego, najczęściej z psalmów Dawida; ze złożonémi rękami przechodzi na środek ołtarza i tam odmawia trzy razy Kyrie elejson, trzy razy Chryste elejson i znowu trzy razy Kyrie elejson, na przemian z ministrantami. Kyrie elejson, znaczy z greckiego: Panie, zmiłuj się; Chryste elejson, Chryste zmiłuj się. A témi wyrazy wzywa miłosierdzia i czci potrzykroć każdą osobę Trójcy przenajświętszéj. Zachował Kościół święty w obrzędach swoich kilka wyrazów greckich i hebrajskich, dla okazania, że Jezus Chrystus powołał do jedności wiary narody różnych języków, i że języki, mianowicie żydowski czyli hebrajski, grecki i łaciński uświęconémi zostały, że w tych trzech językach był napisany tytuł Jezusa Chrystusa na krzyżu. Po Kyrie elejson, ka-

płan, podnosząc do góry oczy, ręce, a z niémi i serce swoje, zaczyna uroczyście śpiewać lub donośnym głosem odmawiać hymn, którym Aniołowie, zstępując z nieba, witali w Betleem nowonarodzonego Boga-człowieka: "Gloria in excelsis Deo... Chwała na wysokości Bogu, a na ziemi pokój ludziom dobréj woli. (Następujące wyrazy są dodatkiem Kościoła świętego). Chwalimy Cię. Błogosławimy Cię. Kłaniamy się Tobie. Wielbimy Cię. Dziękujemy Tobie dla wielkiej chwały Twojej. Panie Boże! Królu niebios! Boże Ojcze wszechmogący! Panie Jezu Chryste, Synu jednorodzony! Panie Boże, Baranku Boży, Synu Ojca, który gładzisz grzechy świata, zmiłuj się nad nami. Albowiem Tyś sam Święty! Tyś sam Pan, Tyś sam najwyższy Jezu Chryste, z Duchem Świętym w chwale Boga

Ojca. Amen".

Potém kapłan odwraca się do ludu, mówiąc: Dominus vobiscum (niech będzie Pan z Wami). A przez to zachęca lud do czuwania i modlenia sie w czasie téj Ofiary przenajświętszej. W ciągu całej Mszy świętej, potrzy-kroć odwraca się z tem przemowieniem, jak Jezus Chrystus modląc się w Ogrójcu przed pojmaniem, trzy razy przystępował do uczniów, zostających w oddaleniu i do nich sie odzywał: Czujcie i módlcie się (św. Mat. XXVI. 41). Spiéwa lub czyta na prawéj stronie ołtarza modlitwę jednę albo więcej, stosownie do Mszy świętej, na ten dzień przypadającej i kończy temi słowy: "Przez Jezusa Chrystusa, Pana naszego", jako jedynego Pośrednika między nami a Bogiem Ojcem. Lud odpowiada: "Amen", czyli niech się tak stanie, niechaj prosby, któreś zaniósł do Pana, będą wysłuchanémi. Po modlitwie czyta tak nazwaną "Epistola", co znaczy list, ponieważ to czytanie albo jest wyjatkiem z listów świętych Apostołów, lub jest wyjatkiem z Pisma świętego starego Testamentu; który to wyjątek uważać należy za list, przez Ducha świętego dyktowany, a napisany przez świętych mężów. I w starym i w nowym Zakonie od samych początków Chrześcijaństwa, na zgromadzeniach religijnych, modlitwę łączono z nauką, podług świadectwa Tertullijana; dlatego Kościół święty zachowuje ten zbawienny starożytny zwyczaj. Po przeczytaniu Epistoły, lud odpowiada: "Deo gratias", (Dzieki Či, Boże, za

tę naukę nam udzieloną). Ministrant przenosi mszał na lewą stronę, a kapłan usposabia się do czytania Ewangielii świętéj, odmawiając następną modlitewkę: "Oczyść serce i wargi moje, wszechmogacy Boże! Jakoś wargi Izajasza proroka żarzącym się weglem oczyścił, tak mnie racz łaskawie oczyścić, abym święta Ewangielija Twoje mógł godnie ogłaszać". Na lewéj stronie oltarza czyta się Ewangielija święta na znak, że nieoświeceni jej światłem nie sa wybranymi Boga, nié mogą zostawać po prawicy Boskiéj, bo podług wyrażenia Jezusa Chrystusa strona prawa jest miejscem wybraném, lewa odrzuconém (św. Mateusz XXV. 3); zatém Ewangielija święta oświeca na lewej stronie będących, aby zasłużyli być przeniesionymi na prawa. Po wyjawieniu którego ze cztérech Ewangielistów Ewangieliją świętą ogłaszać będzie, kapłan wielkim palcem robi znak krzyża na mszale, potém na swojém czole, ustach i piersiach, co i wszystek lud robić powinien, dla okazania, że nauka Ewangielii świętéj powinna być przedmiotem częstego rozmyślania, przedmiotem mowy naszéj i że ona powinna owładać wszystkie uczucia serca naszego Słucha lud stojąc Ewangielii świętéj, na znak uszanowania i gotowości wypełnienia wszystkiego, co ona zaleca. Kapłan, po przeczytaniu, na jéj uczczenie całuje Ewangielija; lud odpowiada: "Chwała Tobie, Chryste" za tę naukę. Teraz odmawia się publicznie wyznanie wiary Kościoła świętego rzymsko-katolickiego, czyli powszechnego. Następnie kapłan, obracając się do ludu, pozdrawia go témi słowy: "Pan z wami", wzywa go do wspólnéj modlitwy, mówiąc: "Oremus" (módlmy się). Kładzie Hostyją na patenę, obiema rękami podnosi nieco w górę, zwracając oczy ku niebu i odmawia następującą modlitwę: "Przyjm, Ojcze święty! wszechmogący wieczny Boże! tę czystą ofiarę, którą ja, niegodny sługa Twój, ofiaruję Tobie, Bogu mojemu żyjącemu i prawdziwemu, za niezliczone grzechy, zgorszenia i niedbalstwa moje i za wszystkich do okół stojących, jako też i za wszystkich prawowiernych Chrześcijan, żywych i umarłych, aby mnie i im była pożyteczna do zbawienia na żywot wieczny. Amen". Jak w starym Zakonie, gdy najwyższy kapłan "ściągnął reke ku ofiarom... tedy Aronowi synowie zakrzykneli, na trabach kutych zatrąbili,

dali słyszéć głos wielki na pamiątkę przed Bogiem.... wszystek lud pospołu upadł na oblicze swe na ziemię. aby chwalili Pana Boga swego i oddali modlitwy wszechmocnemu Bogu najwyższemu" (Ekkl. L. 16-19). Tak ministranci odgłosem dzwonków, tych trab Kościoła Chrystusowego, ludowi wiernemu obwieszczają ofiarowanie, aby i on, wspólnie z kapłanem łącząc intencyje swoje, ofiarował Bogu Ojcu te Hostyją czysta, która wkrótce ma się przeistoczyć w Ciało, a wino w Krew Jezusa Chrystusa. Kapłan, skończywszy modlitwę, wyraża patena nad oltarzem znak krzyża świętego, jak gdyby składał ofiarę na krzyż, na którym ma umrzéć. Naléwa potém wino do kielicha i dodaje w małéj ilości wody. Ta mieszanina jest równie starożytną, jak ustanowienie przenajświętszego Sakramentu. Podanie uczy, że i Zbawiciel, według obrządku wielkanocnego u żydów, wléwał trochę wody do kielicha wina, który błogosławił i poświęcił na Krew swoję. Ewangielija święta poświadcza, że z boku Zbawiciela, po przebiciu go włócznią na krzyżu, wyszła krew i woda (św. Jan XIX. 34). Prócz tego mieszanina ta zawiéra w sobie wielką tajemnicę: woda wyobraża tu lud. Tę myśl czytamy w objawieniu św. Jana: "Wody, któreś widział... ludzie i narody i języki" (Obj. XVII. 15). Mamy składać jedno Ciało z Jezusem Chrystusem, a zatém powinniśmy z Nim razem być poświęceni, razem z Nim Bogu Ojcu ofiarowani. On stał się podobny nam, przyjmując nasze przyrodzenie; chce także, abyśmy i my stali się podobni Jemu, przywdziewając niejako na siebie Jego Bostwo. Otóż mieszanina wody z winem jest obrazem zjednoczenia się człowieka z Bogiem. Te są głębokie myśli, jakie się wykazują z modlitwy, odmawianéj przy błogosławieniu wody, przed jéj dolaniem do wina: "Boże! (mówi kaplan) któryś ludzką naturę tak zacną dziwnie stworzył, a dziwniej jeszcze naprawił, uczyń nas, przez tej wody i wina tajemnicę, uczestnikami Bóstwa Tego, który natury naszéj stać się raczyl uczestnikiem, Jezus Chrystus, Syn Twój, Pan nasz, który z Tobą żyje i króluje w jedności Ducha świętego przez wszystkie wieki wieków. Amen". Tak przygotowany kielich przenosi kapłan na środek ołtarza, tam go podnoszac ku niebu, razem zwracając i oczy swoje, ofiaruje

Bogu w imieniu swojém i ludu przez następną modlitwe: "Offarujemy Tobie, Panie! kielich zbawienia, błagając miłosierdzia Twojego, aby przed obliczem Boskiego Majestatu Twojego, za nasze i całego świata zbawienie, jako wonność wdzięczna wstąpił. Amen". Kończąc te modlitewke robi także nad ołtarzem kielichem znak krzyża św., nieco wznosi kielich w góre i stanowi, jakby składał na krzyżu Jezusa Chrystusa. Schyla się potém, ręce żłożone kładzie na ołtarz i w takiej błagającej postaci, w imieniu wszystkich obecnych odzywa się do Boga: "W duchu upokorzonym i sercem skruszoném niechaj będziemy przyjęci od Čiebie, Panie! i tak niechaj bedzie ofiara nasza przed Toba, aby się podobała Tobie, Panie Boże!" Teraz wznosząc ręce i oczy ku niebu, wzywa Ducha św., owego Ducha ognistego, który niegdyś widocznie trawił starożytne całopalenia, aby uświęcić raczył te ofiary nowego prawa, mówiąc i przy końcu żegnając kielich razem i Hostyją: "Przyjdż, Pocieszycielu! Wszechmogący wieczny Boże! i pobłogosław tę Ofiarę, Twojemu św. Imieniowi przygotowana".

O jakże nieoszacowana ta chwila, w któréj stawiamy się przed Bogiem i nie sami jedni, bo czyliżby chciał Wszechmocny, Potężny, Święty nad Świętymi, patrzéć na nasza nedze; lecz się stawiamy z Jezusem Chrystusem, któremu nic odmówić nié może, przez szacunek Mu należny: stawiamy się z Nim zjednoczeni, a więc z Nim i nas przymuszony jest niejako przyjąć pospołu. Nasza nedza, nasza niedoskonałość kryje się i znika w nieskończonéj doskonałości i godności Jezusa Chrystusa. Wchodźmy w uczucia, jakiémi ofiarujący siebie być przyjętymi powinniśmy, a jakie obecna chwila wywołuje. Składajmy w ofierze wszystko, cokolwiek mamy dobrego, aby zjednoczone z zasługami Zbawiciela, oczyszczoném było z niedoskonałości, które do niego mieszamy, i stało się godném Boga. Przyznawajmy się do złego, które jest w nas, aby ono znikło w wielkiej miłości ofiarującego się za nas Jezusa Chrystusa. Ofiarujemy Bogu ciała nasze i wszystkie zmysły, dusze i wszystkie ich władze, bo i Jezus Chrystus, że tak powiem, Brat nasz najstarszy, nie także sobie nie zostawia. Skoro wiec przystępujemy do ofiarowania z Nim

razem siebie, powinniśmy już przestać należéć do samych siebie, a wszystko oddać Bogu, od którego otrzymaliśmy wszystko i do którego należy wszystko. Potém przechodzi kaplan na prawa strone oltarza i tam umywa palce, nie przeto, aby miał nieczyste, bo umywa się w domu, umywa rece w zakrystyi, przed wdzianiem na siebie szat świętych, lecz tu obmywanie palców duchowe ma znaczenie: "To obmywanie rak przypomina nam, że powinniśmy być wolnymi od grzéchu, rece bowiem oznaczają uczynki. Obmywać ręce, znaczy: oczyszczać swoje uczynki", powiada św. Cyryl Jerozolimski. W czasie tego obrzędu kapłan odmawia wyjątek następny z psalmu Dawida (Ps. XXV. 6-12): "Umvje miedzy niewinnymi ręce moje i obejdę ołtarz Twoj, Panie! abym słyszał głos chwały, a opowiadał wszystkie dziwy Twoje. Panie! umilowałem ochedóstwo Domu Twego i miejsce mieszkania Chwały Twojej. Nie zatracaj z bezbożnymi, Boże! duszy mojej, a z meżami krwawymi żywota mego. U których w reku są nieprawości, prawica ich pełna jest podarków. A jam chodził w niewinności mojej, odkup mię, a zmiłuj się nademną. Noga moja stała na drodze prostéj, w kościołach bede Cie chwalił, Panie!" Wróciwszy na środek oltarza, głeboko nachylony, ze złożonémi rękami, mówi: "Przyjm, Trójco św.! ofiarę, którą Ci ofiarujemy na pamiątkę Meki, Zmartwychwstania i Wniebowstapienia Pana naszego Jezusa Chrystusa i na cześć błogosławionej Maryi, zawsze Panny i błogosławionego Jana Chrzciciela i św. Apostolów Piotra i Pawła i tych (rozumié się, których kości są w oltarzu) i wszystkich świętych, aby im służyła ku czci, nam zaś do zbawienia i oni niechaj się za nami przyczyniać raczą w niebie, których my na ziemi pamiątkę obchodzimy. Przez tegoż Chrystusa, Pana naszego. Amen". Teraz kapłan całuje ołtarz i obraca sie do ludu, mówiąc: "Orate fratres... Módleie się, bracia, aby moja i wasza ofiara przyjemną była Bogu Ojcu wszechmogącemu". Lud, stosując się do tego żądania, przez ministrantów odpowiada: "Pan niech przyjmie ofiare z rak twoich, ku czci i chwale Imienia swojego, ku pożytkowi także naszemu i całego Kościoła swojego świętego". Kapłan odpowiedziawszy: "Amen", mówi modlitewke jedne lub wjecéj, stósownie do Mszy św., na ten dzień przypadającej, odmawia zwyczajnie cichym glosem, i kończąc zwyczajnie, jak wszystkie inne, podnosi głos na te słowa: "na wieki wieków", lud odpowiada: "Amen"; daléj kapłan: "Pan z wami". Lud: "I z duchem Twoim". Kaplan: "Podnieście serca w górę". Lud: "Podniesione mamy do Pana". Kapłan: "Dzięki składajmy Panu Bogu naszemu". Lud: "Godną i sprawiedliwą jest rzeczą". Tu kapłan z uniesieniem mówi głośno lub uroczyście śpiewa: "Prawdziwie godną, słuszną i zbawienną jest rzeczą, abyśmy Tobie zawsze i wszędzie oddawali dzięki, Panie święty! Ojcze Wszechmogacy, Wieczny Boże! Przez Chrystusa, Pana naszego. Przez którego Majestat Twój wielbia Aniołowie, klękając, chwalą panowania, i ze drżeniem czczą mocarstwa. Niebiosa i mocy niebieskie wespół z błogosławionymi Serafinami z radością wysławiają. Z którymi, abyś i nasze głosy łącznie przyjąć raczył, gorąco prosimy, mówiac z pokorném wyznaniem: święty! święty! święty! Pan Bóg Zastępów! Pełne są niebiosa i ziemia chwały Twojéj. Hosanna na wysokości! Błogosławiony, który idzie w Imię Pańskie. Hosanna na wysokości!" W czasie wymawianych słów: święty! święty! święty! - ministranci odgłosem dzwonków wzywają lud obecny, aby, upadlszy na kolana, z głębi serca swojego oddawał Bogu należną cześć i chwałe.

Ta pochwalna modlitwa, tak przedziwna, do wzniesienia w sercach ludzkich uczuć pobożności, tak przewybornie zastósowana, przez którą Kościół św. wojujący jednoczy się z tryjumfującym czyli niebieskim i od niego słów pożycza dla godnego wychwalania Boga, nazywa się Prefacyją czyli przedmową, i służy jakby za wstęp do Kanonu. Wyraz grecki: Kanon, znaczy ustawę albo prawidło, nadany jest we Mszy św, modlitwom, poprzedzającym poświęcenie chleba i wina na Ciało i Krew Pańską. Dlatego te modlitwy tak nazwano, że w każdéj Mszy św. są też same, jakby pewne i nieodmienne prawidła, według których ofiara nowego przymierza odprawiać się powinna. Kapłan, rozpoczynając Kanon, podnosi oczy i ręce ku niebu, mówiąc: "Ciebie tedy, najłaskawszy Ojcze! (i daléj, nachylając się nisko i składając ręce na ołtarz)

przez Jezusa Chrystusa, Syna Twego, Pana naszego (ca-łując ołtarz) pokornie prosimy i błagamy, abyś przyjąć i pobłogosławić raczył (żegnając potrzykroć ofiary te † upominki, te † dary, te † św. ofiary niepokalane, które naprzód Tobie ofiarujemy za Kościół Twój św. katolicki, abyś go uspokoić, strzedz, zjednoczyć i rzadzić raczył po całym okręgu ziemskim, razem ze sługą Twoim Papiéżem N... i Biskupem naszym N... i wszystkimi prawowiernymi katolickiéj i apostolskiéj wiary czcicielami". Nastepnie kapłan czyni memento, czyli wspomnienie żywych, za których szczególnie odprawuje się Msza św., a potém mówi: "Wspomnij, Panie! i na wszystkich przytomnych, których Ty, Panie, znasz wiarę i widzisz nabożeństwo, za których Tobie ofiarujemy, albo którzy Tobie ofiaruja te ofiarę chwały, za siebie i za wszystkich, do siebie należących, za odkupienie dusz swoich, za nadzieję zbawienia i ocalenia swego, i Tobie oddaje śluby swoje, Tobie, wiecznemu Bogu, żyjącemu i prawdziwemu". Tak pomodliwszy się za Kościół wojujący, łączy się z Kościołem tryjumfującym w niebie, wzywa Najświętszą Matkę, po imieniu każdego Apostoła, niektórych św. męczenników i wszystkich świętych, aby Oni przez zasługi swoje wyjednali nam u Boga we wszystkiém pomoc i obrone; potém trzymając obie ręce nad ofiarą, błaga Boga o łaskawe jéj przyjęcie: "Tę tedy ofiarę służby naszej i całej czeladki Twojej, prosimy, Panie! abyś łaskawie przyjął, a dni nasze w Twoim pokoju rozporządził i od wiecznego zatracenia nas wyrwawszy, w gronie wybranych Twoich raczył poli-czyć. Przez Jezusa Chrystusa, Pana naszego. Amen. Którą Ofiare, Ty, o Boże! racz, prosimy Cię, we wszystkiém (żegnając Hostyją i wino) pobłotgosławić, przytjąć, stwiertdzić, rozumną i wdzięczną uczynić, aby nam stała się Cia†lem i Krwia † Najmilszego Syna Twojego, Pana naszego Jezusa Chrystusa". Wyraża kapłan znak krzyża św. bardzo często we Mszy św., wyraża nad ofiarą, tuż przed jéj poświęceniem, jeszcze pięć razy, aby okazać, że Przenajświętszy Sakrament wypłynął z krzyża i o cud przemiany błaga jedynie w Imię ukrzyżowanego Chrystusa.

Otóż wreszcie nadchodzi stanowcza i nader uroczysta chwila, w któréj Syn Boży, przedwieczny, poteżny, wszechmocny, Stwórca wszechświata staje się posłuszym głosowi śmiertelnego człowieka. Kapłan ociéra o korporał obu rak palce wielkie, aby pozbywszy się wilgoci lub pyłu z tém większém uszanowaniem dotykać się mogły Ciała Zbawiciela. Tak oczyszczonémi palcami, a poświęconémi w czasie przyjęcia kapłaństwa, bierze Hostyją i z największém uszanowaniem i pobożnością, jak to uczynił Zbawiciel, cuda działając, którego on teraz miejsce zastępuje, mówi: "Który (Jezus Chrystus) nocy téj, kiedy był wydany, wziął chléb w święte i czeigodne ręce Swoje a podniósłszy oczy w niebo do Ciebie, Boga Ojca swojego wszechmogącego, dzięki Tobie czyniąc błogo†sławił i dawał uczniom swoim, mówiąc: Bierzcie i jédzcie z tego wszyscy, to jest bowiem Ciało Moje".

Otóż cud spełniony! Kapłan pada na kolana, obecni także na głos dzwonka, padają dla oddania głębokiéj czci Bogu wcielonemu. "Patrzcie na wnętrze ołtarza, wołał niegdyś w tym czasie św. Jan Złotousty, jako na wnętrze niebios i okiem wiary oglądajcie Jezusa Chrystusa, oraz chór Aniołów, bijących czołem około Baranka. Patrzcie na stół królewski, Aniołowie posługują, Król osobiście jest przy nim. Jeżeli szaty wasze są czyste, oddajcie hold

i przystępujcie do komunii".

Kapłan, złożywszy ciało Zbawiciela na korporale, mówi: "Podobnym sposobem, po wieczerzy, biorąc i ten przezacny kielich w swoje święte i czcigodne Ręce, także dziekując Ci, błogosławił i dał Uczniom swoim, mówiąc: Bierzcie i pijcie z tego wszyscy, albowiem ten jest kielich Krwi Mojėj, nowego i wiecznego Testamentu, tajemnica wiary, która (krew) za was i za wielu wylana będzie na odpuszczenie grzéchów. To ilekroć czynić będziecie, na moję pamiątkę czyńcie". Te ostatnie słowa są przywilejem władzy kapłana i wiekuistym dowodem tajemnicy, którą dopićro spełnił. Wszechmogący! to jest Ten, który działa co chce, słowem swojém powiedział mu: "Czyń to, co ja uczyniłem: zamieniaj chléb w moje Ciało, a wino w Krew moję". I kapłan właśnie to czyni. Ani bezbożnik, ani niedowiarek, ani heretyk nie zdołają nigdy położyć granic potędze Wszechmogącego. Jest więc artykułem wiary, od samych Apostołów nam podanym,

że, po wyrzeczeniu słów konsekracyi, nić ma już ani chleba, ani wina, tylko pozostała ich postać, wskazująca miejsce, które niewidzialny Bóg zajmuje i mówi zmysłom: On jest tu. Czyliż sam rozum nie uczy nas, że tak być musi? W rzeczy saméj, po zniesieniu grubych ofiar Starego Zakonu, cześć zewnętrzna wymagała znaku, godła ofiary moralnéj. Jezus Chrystus, nim opuścił ziemie, zaradził grubości zmysłów naszych, które nie mogą się obejść bez znaku materyjalnego: ustanowił Eucharystyja, w któréj, pod dotykalnémi postaciami chleba i wina, ukryl niewidzialną ofiarę swojego Ciała i Krwi, i ofiarę serc naszych. Kapłan podobnież podnosi kielich i podobnież pada na kolana, dla oddania czci głębokiej. Postawiwszy kielich na oltarzu, posłuszny wyrażnemu nakazowi Zbawiciela, danemu Apostołom i ich następcom: "To ilekroć czynić będziecie, na moję pamiatkę czyńcie", z wyciągniętémi na krzyż rękoma tak mówi: "Dlatego pamiętając, Panie! my, słudzy Twoi, oraz i lud Twój święty, na tegoż Pana naszego, Jezusa Chrystusa, Syna Twego błogosławioną Mękę, jako téż na Zmartwychwstanie, oraz Jego chwalebne Wniebowstapienie, oflarujemy przezacnemu Majestatowi Twojemu z darów Twoich i datków Oflarę (Hostyją) † czystą, Ofiarę † świętą, Ofiarę niepokalaną, Chléb święty † życia nieśmiertelnego i kielich † zbawienia wiecznego. Na która ofiare racz wejrzéć łaskawa i wesoła twarza i tak ją wdzięcznie przyjąć, jak przyjąć raczyłeś dary sługi Twego sprawiedliwego Abla i ofiarę patryjarchy naszego Abrahama, oraz świętą i niepokalaną ofiarę, która ofiarował najwyższy Twój kaplan Melchizedech". Dalej nachylony i położywszy ręce złożone na ołtarzu, mówi: "Pokornie Cię prosimy, wszechmocny Boże! rozkaż te (dary) zanieść przez ręce św. Anioła Twego na górny oltarz Twój, przed Oblicze Boskiego Majestatu Twego, abyśmy którzykolwiek przez uczestnictwo (całując ołtarz) z tego oltarza Przenajświętsze Syna Twego Ciało † i Krew † pożywać będziemy, wszelkiém błogosławieństwem i łaska napelnieni byli, przez tegoż Pana naszego, Jezusa Chrystusa. Amen".

W téj drogiéj chwili, kiedy obecni ofierze Mszy św. dobrze jesteśmy zaleceni Bogu, kiedy się zléwa na głowy

nasze wszelkie błogosławieństwo; w téj drogiéj chwili, kiedy wszystko wyjednać można, miałżeby Kościół św. zapomniéć o innych dziatkach swoich, których już nié ma? Nie, jest Matka, a w jéj sercu miejsce dla wszystkich dziatek, miejsce obszérniejsze jeszcze dla biédnych, potrzebujących ratunku; dlatego Kościół katolicki modli się i za swe dziatki umarłe, a modlitwa jego przestroga i nauką staje się żyjącym; modli się bowiem za tych, którzy nas poprzedzili, a więc i my pójdziemy za nimi. Mówi kapłan: "Wspomnij téż, Panie! na sługi i służebnice Twoje, (tu wymienia w myśli imiona zmarłych), którzy nas poprzedzili ze znakiem wiary i zasnęli snem pokoju. Tym, Panie! i wszystkim w Chrystusie spoczywającym racz dać, prosimy Cię, miejsce ochłody, światłości i pokoju. Przez tegoż Chrystusa, Pana naszego". Amen.

Kościół święty wraca znowu do nas, którzy jesteśmy na ziemi. W ciągu odbywania się najświętszej ofiary widzimy, jak ta czula Matka, z troskliwém wzruszeniem, to podnosi się ku niebu, to zstępuje do czyśca, to znowu wraca na padół płaczu, zbiérając wszystkie prośby, wzvwając o wstawienie się duchów niebieskich, aby korzystać w zupełności z bogatego skarbu ofiary, jaki ma przed sobą otwarty. Po wezwaniu miłosierdzia Boga, aby przypuścić raczył dusze czyścowe do Jerozolimy niebieskiej, prosi o tęż łaskę i dla dziatek pielgrzymujących. W tym duchu kapłan, wzruszony niegodnością swoją, bije się w piersi i wyznaje, że jest grzésznikiem na wzór ewangielicznego celnika. Aby obecni słyszéć to mogli, jednoczyć się z nim, korzyć się także i błagać razem miłosierdzia Boskiego, mówi nieco podniesionym głosem: "Nobis quoque peccatoribus, nam także grzésznikom, sługom Twoim, w wielkości miłosierdzia Twego mającym nadzieję, racz dać jaką czastkę i towarzystwo z Twoimi świętymi apostołami i męczennikami, (tu z nich wymieniwszy niektórych, dodaje): i ze wszystkimi świętymi, do których społeczności, abyś nas, nie jako Sędzia zasług naszych, lecz jako dawca odpuszczenia, przypuścił, prosimy przez Jezusa Chrystusa, Pana naszego, przez którego te wszystkie, Panie, dobra zawsze tworzysz, poświetcasz, ożytwiasz, błogotsławisz

i dajesz nam. Przez Niego † z Nim † i w Nim † jest Tobie, Ojcu † Wszechmogacemu, w jedności Ducha świętego † wszelka cześć i chwała na wieki wieków". Amen. Teraz następuje przygotowanie do Komunii świętéj. Kapłan poczyna je od modlitwy Pańskiej, dla obudzenia w swojém sercu i w sercach wiernych żywych uczuć pokory i wdzięczności. Do téj wzniosłej modlitwy dodaje znaczący wstęp w kilku słowach zawarty: "Zbawiennym rozkazem napomnieni i ustawą Boską nauczeni, poważamy się mówić: Ojcze nasz, któryś jest w niebie" i t. d. Następnie jakby objaśniał ostatnia prośbę modlitwy, mówi: "Wybaw nas, prosimy Cię, Panie! od wszelkiego złego przeszłego i teraźniejszego i przyszlego, a za wstawieniem sie błogosławionej i chwalebnej zawsze Panny Matki Boskiej Maryi, z błogosławionymi apostołami Twoimi: Piotrem i Pawłem i Jedrzejem, jako téż ze wszystkimi świętymi, udziel nam za dni naszych miłościwie pokoju, abyśmy pomocą Twojego miłosierdzia wsparci i od grzéchów byli zewsze wolni i od wszelkiego zamieszania bezpieczni. Przez tegoż Pana naszego, Jezusa Chrystusa, Syna Twego, który z Toba żyje i króluje w jedności Ducha świętego, Bóg przez wszystkie wieki wieków". Amen. Przytém kapłan łamie Hostyją, cząstkę jéj trzymając nad kielichem i nia trzykrotnie żegnając go, w Imię Trójcy Przenajświętszej i w skutek téj ofiary ogłasza ludowi błogosławieństwo i życzenia w następujących słowach: "Pokój † Pana niech zawsze będzie † z wami † ". Lud odpowiada: "I z duchem twoim". Te czasteczke Hostyi wpuszczając do kielicha, dodaje: "To zmieszanie i poświęcenie Ciała i Krwi Pana naszego Jezusa Chrzstusa, niech nam przyjmującym będzie na żywot wieczny". Amen. Następnie kapłan odmawia modlitwy przygotowawcze do przyjęcia Ciała i Krwi Pańskiej. W pierwszych stuleciach Kościoła Bożego, Chrześcijanie-katolicy ożywieni wiara, pałający miłością Boga i bliżniego, prowadząc życie niewinne, święte, wszyscy obecni na Mszy świętéj wspólnie komunikowali, razem z kapłanem odprawującym. Gdy z czasem, na niedolę naszą, zwietrzała wiara, ostygła milość, rozwolniły się obyczaje, Kościół święty, dla zapobieżenia zniewadze Przenajświętszego Sakramentu, jaka się dzieje przez niegodne przyjmowanie tegoż, oraz dla zapobieżenia zgubie dziatek swoich, wynikającej także z niegodnego przyjmowania, postanowił, aby komuniją świętą poprzedzał święty Sakrament pokuty, w czasie którego decyduje się, czy ta lub owa osoba jest usposobioną lub nie do stołu Pańskiego, czy ją dopuszczać lub usunąć na-

leży od niego.

Kończy nareszcie kapłan najświętsza ofiarę Mszy na modlitwach po komunii św., potém obróciwszy się do ludu, uwiadamia go témi słowy: "Ite, missa est". Idżcie, już spełniona ofiara. Ostatecznie Mszę św. ofiaruje Trójcy Przenajświętszéj modlitwą następującą: "Niech Ci się podoba, Trójco Przenajświętsza! służba poddaństwa mego, a racz sprawić, aby ofiara, którą przed oczyma Majestatu Twego niegodnego sprawiłem, Tobie była przyjemną, a mnie i wszystkim, za których ją ofiarowałem, z miłosierdzia Twego była błagalną. Przez Chrystusa, Pana naszego". Amen. I udziela ludowi, żegnaniem go, błogosławieństwa.

W pierwiastkach Kościoła świętego, lud wierny przynosił na ołtarz materyjały, potrzebne do Najświętszej ofiary Mszy, aby kapłan szczególnie na jego intencyją odprawił. W celu zapobieżenia niedogodnościom stad wynikającym, nastał zwyczaj dawania na Msze święte pieniędzy. Tu z boleścią serca wspomniéć musze, że pomiędzy braćmi Katolikami okazują się czasem niektórzy tak zaślepieni, że dają na Msze święte w bezbożnej intencyi, np.: aby odprawiona była na zgubę lub ukaranie ich nieprzyjaciól; nie wiedząc, że najmilszy nasz Zbawiciel przelał najdroższa Krew swoje i umarł na krzyżu, nie dla ściągnienia zemsty z nieba za grzéchy ludzkie, lecz z miłosierdzia i że ofiara Mszy św., bedąc odnowieniem owej ofiary krzyżowej, koniecznie w tymże duchu odprawianą być powinna; nie wiedzac, że nietylko ten, kto czyni ofiarę Bogu za zemstę ku bliżniemu, lecz i ten, kto się znajduje na Mszy świętej z sercem usposobionem do zemsty, lub z sercem, chowającém nawet w sobie jaką niechęć ku bliżniemu, również ten, kto się znajduje, nie pojednawszy się z obrażonym, ściąga na siebie niebłogosławieństwo Boże i zasługuje na kare. A zatém: "jeźli ofiarujesz dar twój do oltarza, powiada Jezus Chrystus, a tam wspomnisz, że brat twój ma nieco przeciw tobie, zostaw tam twój dar przed oltarzem, a idź piérwéj zjednać się z bratem swoim: a wtedy przyszedlszy ofiarujesz dar swój". Przeto, jeżeli Msza święta ma być ofiarowaną za nieprzyjaciół, to w intencyi, aby Bóg dał im upamiętanie się w ich złości,

a prześladowanym udzielił świętéj cierpliwości.

W samych obrzedach i modlitwach Mszy świętej widzimy jéj znaczenie, świętość, wielkość i pożytki z jéj słuchania z należytém usposobieniem, o jakiém powiedziano w wykładzie drugiego przykazania Kościoła św. W czasie Mszy św. otwierają się nieskończone skarby zasług Zbawiciela, z których tyle czerpać możemy, ile nam potrzeba do wypłacenia się sprawiedliwości Bożej za nasze przewinienia, ile potrzeba do wywdzięczenia się Bogu za odebrane dobrodziejstwa i uproszenia łask jakich. Bracia Katolicy! odzywam się do was słowami Jezusa Chrystusa: Synowie światłości! bądźmy przynajmniej podobnie roztropnymi, jak synowie tego świata; wszakże oni żadnéj nie opuszczają zręczności, w któréj mogą odnieść jakakolwiek korzyść doczesna; tedy i my nigdy nie zaniedbujmy, skoro się wydarza, słuchać Mszy świętéj. Śpieszmy na nią z żywą wiarą, śpieszmy z wdzięczności i wzajemnéj miłości ku Zbawicielowi swojemu, zstępującemu z niebios na ołtarze nasze, wcielającemu się w Hostyją, śpieszmy dla powitania Go, dla oddania Mu pokłonu, czci i chwały, jako Bogu należnych, dla otworzenia przed nim serc naszych, dla przełożenia Mu z ufnością synowska wszystkich potrzeb naszych. Czesto i z pragnieniem łączmy się z Nim przez Komuniją świętą, abyśmy zasłużyli na połączenie się z Nim w niebie przez wszystkie wieki. Amen.

-===--

## NAUKA IV.

## O przystępowaniu do Przenajświętszego Sakramentu.

"Bierzcie i jédzcie, to jest Ciało moje". Sw. Mat. XXVI. 26.

Wiadomo, że człowiek zdrowy, w przeciągu doby nie używając posiłku, nie może nie czuć głodu, a następnie osłabienia i gdy mu wtenczas nastręczy się jaki pokarm, z jakąż chciwością i skwapliwością go chwyta. Jeżeli zaś w przeciągu doby, a bardziej jeszcze w przeciągu dni kilku nie posilając się, nie czuje łaknienia; albo biorąc w siebie pokarm, nie trawi go i zamiast nabrania z niego siły, ściąga na siebie jakieś choroby, to jest znakiem niezdrowia takiego człowieka. A jeżeli nie wzywa lekarza, lubrad jego nie słucha i lekarstw przepisanych nie używa, musi kończyć życie; albo także, jeżeli nie czuje swojej choroby i wszelkie podawane srodki do jej pozbycia się odrzuca, nie masz wątpliwości, że taki człowiek jest obłąkany. Wtedy zwątpić należy o jego powrocie do zdrowia, zwątpić nawet należy o jego życiu.

Podobnież dzieje się z człowiekiem i względem duszy jego. Jak ciało, tak i dusza, ta duchowa istota, szlachetniejsza od piérwszéj, ma sobie właściwe życie duchowe, ma duchowe siły, poczuwa osłabienia, ulega różnym chorobom i śmierci duchowéj. Nabiéra duchowego życia przez święty Sakrament Chrztu, nabywa wzrostu i siły przez święte Bierzmowanie. Dla utrzymania tego życia, nié może się obejść bez właściwych sobie posiłków. Témi jéj posiłkami są po piérwsze: nauka chrześcijańka: "Nie samym chłebem żyje człowiek, ale wszelkiém słowem, które pochodzi z ust Bożych", powiada Zbawiciel; daléj po drugie: modlitwa, a najbardziej Prze-

najświętsze Ciało Jezusa Chrystusa. Naukę i modlitwę możnaby uważać za pokarmy, przygotowujące duszę do silniejszego i istotnego pokarmu, jakim jest Przenajświętszy Sakrament, tak jak mléko usposabia dzieci do pokarmów pożywniejszych. Ciało człowiecze, jako żywe i doskonalsze od innych ciał, które przyjmuje w siebie za pokarm, trawi je i przerabia na swoję istotę. Ciało zaś Boga-człowieka, jako żywe i doskonalsze od ciała ludzkiego, przyjęte weń, przerabia go na swoję własną istotę, a Krew Jego rozpływa się po żyłach naszych i jakby szlachetne wino jakie ożywia wszystkie władze duszy naszéj, uszlachetnia je i usposabia do dzieł Boskiéj doskonałości.

Chrześcijanin-katolik nie z imienia tylko, ale rzeczywisty, majac gruntowne poznanie życia duchowego duszy swojéj, często wchodzi w siebie i najtroskliwiej czuwa nad jego zachowaniem. Przy tém czuwaniu toczyć musi ustawiczną walkę ze światem, to jest z ludźmi niebogobojnymi, ze zlémi pożądliwościami swego ciała i z poszeptami szatana. Ci nieprzyjaciele zbawienia, jakie zapewnia życie duchowe, usiłują wydrzéć mu to życie, naprowadzając go do grzéchu śmiertelnego, będącego duchowa śmiercią duszy, lub przywodzą do lekkich upadków. które są chorobami duszy. Wśród bezustannych potyczek, niekiedy doznaje sił osłabienia i czasem zwyciężony upada; lecz natychmiast korzy się przed Bogiem, wzywa jego ratunku, przez święty Sakrament Pokuty powstaje z upadku i z żywa pośpiesza wiarą do przyjęcia Przenajświętszego Sakramentu, do połaczenia się z Jezusem Chrystusem. Patrząc na Hostyja, w któréj się ukrywa Bóg człowiek, zastanawia się nad cudem Jego pokory, uwielbia ten cud, wykonywujący się z miłości ku człowiekowi i zaraz zwracając uwagę na siebie, przypomina sobie nikczemny swój początek, przypomina sobie niejedno przeniewierzenie się Bogu, przypomina sobie ułomności swoje i słabość; a stad poczuwa w sobie najgłębszą pokorę i uderzając się w piersi z głębi serca odzywa się do Jezusa Chrystusa podobnémi słowy, jakiémi setnik oświadczał niegodność swoje, gdy prosił Pana Jezusa, aby poszedł do niego dla uzdrowienia sługi: "Panie! nie jestem godzien, abyś wszedł do przybytku serca mego, ale tylko rzeknij slowo, a bedzie zbawiona du-

sza moja" (św. Mat. XIII. 8). Śpieszy do Pana wszechmocnego i najlepszego, który niegodnych godnymi uczvnić i grzészników usprawiedliwić chce i może, byleby sie do Niego sami uciekali. Spieszy skwapliwie na to wezwanie Jego: "Pójdźcie do mnie wszyscy, którzy pracujecie i jesteście obciążeni, a ja was ochłodze" (św. Mat. XI. 28). Śpieszy jako chory do cudownego lékarza niebieskiego, dla odzyskania zdrowia i nabrania siły do dalszych potyczek. Śpieszy jako nędzarz do hojnego bogacza po pewną zapomogę. Przystępuje z zupełną ufnością, że On, zająwszy przybytek serca jego, sam do reszty go oczyści ze słabości, duszę uléczy, jéj siły wzmocni i niebieskiémi zbogaci ja darami. Po przyjęciu Przenajświętszego Sakramentu ożywiony tym pokarmem Boskim, zdobywa sie na najczulszą wdzięczność, na najwyższą miłość ku Zbawicielowi; ta wdzięczność i miłość pobudza go do pełnienia Jego woli, do przejęcia się Duchem Chrystusowym, w Ewangielii świętéj rozlanym, do postępowania coraz daléj a daléj w doskonałości chrześcijańskiej, tak, iż w końcu zostaje jakby kopiją Jezusa Chrystusa i może wtenczas zawołać ze świętym Pawlem, apostołem: "Już nie ja żyję, ale żyje we mnie Chrystus" (Gal. II. 20). A wtenczas tchnąc tym samym, co Zbawiciel duchem, pobyt swój na ziemi na wzór Jego urządza: za najpiérwsze i jedyne ma staranie, za jedyna usilność, poznać w całéj obszerności wole Ojca niebieskiego, zawsze i we wszystkich wypadkach życia do niéj się stosować, rozszérzać chwałę i królestwo Boże na ziemi. W jakimkolwiek zostaje stanie, jakakolwiek zajmuje posadę w społeczności, ściśle wypełnia obowiązki swoje, nie ze względu na własne widoki doczesne, lecz uważając siebie za posłannika Bożego na wydzieloném sobie stanowisku, za narzędzie Boskie, wypełnia je dla dobra bliźnich, w celu zadośćuczynienia woli Najwyżsżego Pana swojego. Żyje tylko dla Boga i współbraci, a jako Jezus Chrystus oddał życie swoje dla zbawienia ludów, tak i on w potrzebie gotów poświęcić swoje mienie, zdrowie, nawet i życie dla zapewnienia istotnego szcześcia bliźnich. Podług słów Zbawiciela: "szuka tylko królestwa Bożego i jego sprawiedliwości" (św. Mat. VI. 33), z ta niezachwiana ufnością w zapewnienie Boskie: że co

jest potrzebném do życia doczesnego, przydaném mu będzie. Nie boi się śmierci, owszem oczekuje jéj z upragnieniem, aby dusza jego, pozbywszy się ciężaru ciała, do ziemi go ugniatającego, uleciéć mogła na łono niebieskiego Ojca i ściśléj jeszcze połączyć się z Jezusem Chrystusem w niebie na wieki.

Lecz, o jakże mało, jak mało Chrześcijan-katolików podobnie postępujących! W wyższéj mianowicie klasie społeczności, gdzie wszelka mają sposobność do gruntownego oświecenia się w prawdach religijnych, do rozwinięcia władz duszy, na tém wielu z nich zdaje się zakładać cel swojego istnienia na ziemi, aby smacznie jeść, pić, okazale ubiérać się, mieszkać i jeździć, aby bawić się wesoło dobijać się, choćby przez intrygi, wyższego nad innych znaczenia, imponować drugim, zbiérać fundusze, choćby przy pomocy występków, zbrodni i tysiącznych niespra-wiedliwości, choćby wydzićrając ostatni grosz, ostatni kęs chleba rolnikom i wyrobnikom, potem i krwią ich zlane; słowem, aby we wszystkiém dogadzać zmysłowości zwiérzecéj i zaspakajać wszystkie namietności, bez żadnego względu na prawo Boże, bez względu i częstokroć i na ruinę zdrowia. O! straszny upadek dziedziców królestwa niebieskiego i nigdy nieopłakane zbydlecenie człowieka! Nié masz u nich żadnego pojęcia życia duchowego, nié masz pojecia jego potrzeb i zasiłków, bo "człowiek cielesny nie pojmuje tego, co jest z Ducha Bożego, albowiem glupstwem jemu jest i nié może rozumiéć", powiada święty Paweł, apostoł (I. Kor. II. 14). Jak żadnego z duchowych zasiłków nie używają, tak też nie myślą o przystępowaniu i do Przenajświętszego Sakramentu. Jeżeli zaś raz w rok przystępują, oh! czy tylko nie dlatego wielu przystępuje, aby się im nie naprzykrzali pastérze parafijalni, przypominając ustawy religijne, aby sasiedzi nie wytykali palcem, nazywajac bezbożnikami. Przeto jakby gwałtem zapędzeni do stołu Pańskiego, będąż oni zdobywać się na należyte do niego przygotowania i usposobienia? Przebóg! "pożywają chléb niebieski, chléb anielski, nie czyniąc różnicy między zwyczajnym chlébem, jedzą i piją niegodnie, dlatego sąd sobie i potępienie jedzą i piją", podług nauki wielkiego Apostoła narodów. (I. Kor. XI. 29). Dlatego nie doświadczają świętych, zbawiennych skutków z pożywania przenajświętszego Ciała i Krwi Boga-człowieka, i jak niezdrowi co do ciała pożywając silne pokarmy, miasto wzmocnienia, przyczy-

niaja sobie jeszcze choroby.

Umarli co do wiary, oddaja się w zupełności interesom doczesnym, a o Bogu, o życiu wieczném, o powinnościach chrześcijańskich ani pomyśla! dlatego ich obyczaje w niczém się nie różnia od obyczajów niewiernych, odszczepieńców i pogan. Tacy chrześcijanie noszac na sobie to świete, Boskie, tak zaszczytne nazwisko, haniebnie go i Jezusa Chrystusa znieważają. Jak powiada św. Augustyn, wielki doktór Kościoła Bożęgo: "Którzy źle żyją, a Chrześcijanami się zowią, obelgę czynia Chrystusowi, o których powiedziano: że przez nich bluźni się Imię Pańskie". Gdy na śmiertelnéj legną pościeli, dotkliwémi boleściami choroby uciśnieni, najwyższém niecierpliwieniem się swojém dręczą niemiłosiernie otaczających, drżą na samo wspomnienie śmierci, używają wszelkich środków, niekiedy i guseł do odzyskania zdrowia, a widząc, że to wszystko bezskuteczne, wpadają w rozpacz: ani na myśl im nie przychodzi szukać pomocy religijnéj, do czego, zdrowi będac, nie byli wzwyczajeni, ani na myśl nie przychodzi zasilić dusze przenajświetszym Wijatykiem. Otaczający lękają się im tego przypominać, aby nie dać do zrozumienia niebezpieczeństwa ich życia, nie pogorszyć choroby i nie przyśpieszyć skonu. A jeżeli się znajdzie świątobliwa jaka osoba, któraby z obowiązku miłości bliźniego do tego ich namówić pragnęla, to chyba skłaniają się do opatrzenia siebie swietémi Sakramentami z tego tylko względu, aby po śmierci zwłoki ich nie były pogrzebione bez obrzędów chrześcijańskich, podobnie jak zwiérząt na pustyni. W téj tak stanowczéj chwili działa tylko na nich sama przyzwoitość światowa; lecz nader rzadko się obudza życie duchowe, myśl o wieczności i potrzeba przygotowania się do niéj; bo pospolicie: jakie życie, taka i śmierć bywa.

Naganna, bezbożna to bojażń, aby przypomnieniem choremu potrzeby świętych Sakramentów nie pogorszyć stanu jego zdrowia, bezbożna wszelka opieszałość w sprowadzeniu kapłana do chorych; ciężko ci odpowiedzą przed

Bogiem, z których niedbalstwa dusze bez pomocy religijnych schodzac z tego świata, zgubionémi zostaną, oni za tę zgubę odpowiedzą! jakże ciężko wykraczają i ci, którzy spotykając w drodze kaplana z przenajświętszym Sakramentem, przez zdjęcie czapki i upadnienie na kolana, nie oddają Zbawicielowi świata należnego pokłonu i czci Boskiéj, Temu, którego Ojciec niebieski czeić aniołom rozkazał, mówiąc: "Niech się Mu klaniają wszyscy Aniolowie Bozi", jak świadczy św. Paweł, apostoł (Żyd. I. 6). Ci także, którzy nie uprzatają przyzwoicie domu, do którego wnosi się przenajświętszy Sakrament, ci, którzy tam wówczas znajdują się bez uszanowania. Gdyby wam, bracia Katolicy, zapowiedziano, że przybywa do domu waszego jakiś pan wielki, jakiś znaczny dygnitarz kraju, a témbardziej, że przybywa Monarcha, wszakże wielki ruch zrobiłby się pomiędzy wami? z największą troskliwością i bacznością obejrzelibyście wszystkie zakatki mieszkania, aby w niém nic się nie znajdowało, coby razić mogło oczy jego, coby mu się nie podobało, sami najporządniej ubrani spotkalibyście go zdaleka; w obecności jego znajdowalibyście się z największą przyzwoitością; czyńcie przynajmniej podobnież na przyjęcie u siebie wszechmocnego Stwórcy i Rzadcy wszystkiego świata. Monarchy monarchów.

Nader chwalebny zwyczaj w tym względzie na Żmudzi, u ludu prostego. Z całéj wioski mieszkańcy w świątecznéj odzieży zebrawszy się jakby do kościoła do domu, gdzie leży chory, oczekują kapłana. Za zbliżeniem się jego, upadłszy na kolana, wszyscy śpiéwają: "Niech będzie pochwalony przenajświętszy Sakrament", potém przeprowadzają do chorego; tam, na stole, czystym obrusem nakrytym, już zapalona gromnica, położone kropidło, jeden talerz z czystą wodą, drugi z gałeczkami bawełny lub paczesi. położona sól miałka i czysta łyżka. Po pokropieniu izby święconą wodą, ludzie zebrani ustępują za drzwi, gdzie poklęknąwszy śpiéwają święte pieśni: Przed tak wielkim Sakramentem... U drzwi Twoich stoję, Panie...

Straszliwego majestatu... i t. p.

Z boleścią jednak przychodzi wyznać, że nie we wszystkich podobnież dzieje się dworach, dokąd wydarza się sprowadzać kapłana z przenajświętszym Sakramentem,

dla posługi mianowicie służącym chorym. Niektórzy panowie z rodzeństwem ani ciekawi wiedzieć o przybyciu Gościa niebieskiego. Wyjść całéj rodzinie na spotkanie kapłana i jeszcze upaść na kolana, towarzyszyć mu aż do chorego swojego sługi, a może jeszcze swojego włościjanina, o! to poczytują za ujmę godności obywatelskiej. Już tu nié ma co mówić o lekceważeniu przez podobnych Chrześcijan osoby kapłana, namiestnika na ziemi Bogaczłowieka w wiekiém dziele zbawienia. Ale czy zapominacie, czy nie rozumiécie, kogo on do waszej zagrody wówczas przynosi? nie rozumiécie, że w osobie chorego sługi jest brat samego Jezusa Chrystusa; więcej jeszcze powiem, słuchajcie: jestto sam Jezus Chrystus. Skarży się On na was w Ewangielii świętéj: "Bylem chorym, a nie nawiédziliście mię; bo pókiście nie uczynili jednemu z tych najmniejszych, aniście mnie uczynili" (św. Mat. XXV. 43). O! co za dziwaczne pojęcie godności obywatelskiej, co za dziki i bezbożny sposób postępowania! Postuchajcie o pewnym wypadku, jaki się przytrafił w pewnym dworze znacznym. Latem wieziono tam kapłana: woźnica podjechał pod otwartą stajnię. Kaplan się obejrzał, nigdzie nie okazala się żadna postać ludzka, wysiadł wszedł do stajni, tam same konie, aż postrzegł, że w próżnej przegrodzie, na wiązce słomy, leży mocno schorzały człowiek; domyślił się, że do niego był sprowadzony, przybliżył się do oddania mu świętej posługi, a nie majac gdzieindziej, musiał złożyć, acz z boleścią serca, przenajświętszy Sakrament z bursą w kąteczku na garści słomy, sam ukląkł przy chorym, łokciami oparł się na brudnej guni, służącej mu za pościel, i tak dopełnił swojego Boskiego poslannictwa, jak jéj dopełniają ukradkiem misyjonarze wśród dzikieh, bałwochwalczych narodów, srogich prześladowców Chrześcijaństwa. Nie koniec na tém. Kiedy kapłan siadł do pojazdu dla odjechania, staje przed nim w wykwiptnym stroju pokojowiec i imieniem panów zaprasza do dworu. "Jaż mam pójść do dworu, odpowiedział sługa Boży, a jakiego tam spodziéwać się mogę przyjęcia,, ydy tu mojego Pana przyjęto jak w Betlecmskiej stajence, na garści słomy!" Taka obojetność, taka zniewaga ku przenajświętszemu Sakramentowi, nie jestże dowodem braku wiary

w niego, nie jestże dowodem całkowitego zaślepienia, albo letargu religijnego? Jakże to pogodzić z tém, że ci panowie spełniaja przecież niektóre obrządki chrześcijańskie? O bracia Katolicy! glęboko wyryjcie w pamięci waszéj, że Jezus Chrystus, to cudo pokory, kryjący się teraz pod skromną postacia z miłości ku nam, przyjdzie kiedyś z potęgą Boską i majestatem, jako sprawiedliwy i surowy Sędzia, i ukarze natenczas za wszystkie zniewagi, jakieśmy za miłość Jego ku nam Mu wyrządzili. Ocknijcie się z tego letargu przez szczérą pekutę, starajcie się wypłacić sprawiedliwości Bożéj za wszelkie zniewagi, przesyłajcie gorące modły do Jezusa Chrystusa o przywrócenie wam wzroku duszy, o zaszczepienie wiary w tę przenajświętszą tajemnicę; na jego wezwanie przystępujcie czesto do stołu Pańskiego, dla zasilenia i zbogacenia dusz waszych skarbami niebieskiémi, abyście nie byli wezwani przed Sędzią, dla przyjęcia srogiéj kary w wieczności. Zawsze chowajcie w żywej pamięci, že Bóg, jak nieskończenie dobry i miłosierny, tak zara-zem nieskończenie sprawiedliwy, że piérwsze Jego przymioty objawiają się w tém doczesném życiu, drugi się objawi w życiu wieczném.

Daje się widzieć, Chrześcijanie katolicy, często przystępujących do przenajświętszego Sakramentu: jeden raz w miesiąc, a inni i co tydzień, mianowicie kobiéty. Lecz gdy oni i one nie wszystkim prawdom ewangielicznym dają przystęp do swojego serca, obok tego, gdy oddani bywają próżności światowej, gdy zaniedbują niektórych obowiązków chrześcijańskich, obowiązków stanu swojego, lub je nie z taką dokładnością jak należy starają się wypelniać, gdy brak im miłości bliżniego, miłości nieprzyjaciół, téj jedynéj zasady Chrześcijaństwa, gdy między nimi postrzegamy zemstę, nienawiść i zazdrość, gdy słyszymy obmowy, posądzania, kłamstwa i t. d., gdy widzimy ostry i szorstki sposób postępowania, mianowicie z podległymi sobie, gdy w przeciwnościach nié masz u nich cierpliwości i zgadzania się we wszystkich wypadkach z wolą Bożą; to jest znakiem, że nie wchodzą często w siebie, nie usiłują skłonności przyrodzonych mocą wiary podbijać pod panowanie ducha, dlatego tacy ustami tylko a nie sercem przyjmując przenajświętsze Ciało i Krew Boga-człowieka, nie doświadczają zbawiennych skutków tego niebieskiego pokarmu. Do takich powiedzieć można, co wyrzekł niegdyś Jezus Chrystus do niektórych uczniów swoich: "Nie wiécie, czyjego ducha jesteście". "Niechajże doświadczy samego siebie człowiek: a tak niech jé z chłeba tego i z kielicha pije. Dłatego między wami wiele chorych i słabych i wiele ich zasnęło. Bo, byśmy się sami sądzili, nie bylibyśmy sądzeni", naucza święty Paweł, apostoł (I. Kor. XI. 28, 30—31).

Wszechmocny, nieskończonej miłości ku nam Boże, Zbawicielu! przywołujesz i niejako zmuszasz nas do stołu świetego, na którym sam jesteś pokarmem duchownym. Pragniesz dziatki twoje widzieć otaczające oltarz twój świety, bo masz za rozkosz przemieszkiwać z niémi i w nich, obsvpywać ich łaskami swojémi; a one niebaczne uciekają od Ciebic, nie słuchają ani Twojego Ojcowskiego, ani Matki swojej świętego Kościoła, głosu. Cóż je wstrzymuje od jednoczenia się z Toba? Oh! tylko czy nie bojaźń? domagasz sie bowiem światobliwego usposobienia po tych, którzy Cie przyjmuja. Ależ za łaska i pomoca Twoja moga się zdobyć na to usposobienie. Lekać się wprawdzie wypada złego przyjęcia przenajświętszego Ciała Twojego; ależ niemniéj lekać się trzeba zaniedbywania tego niebieskiego pokarmu, abyśmy z jego niedostatku nie pomarli na wieki. Ach, Panie! nie bojaźń to podobno, nie! lecz brak miłości ku Tobie oddala nas od stołu życia wiecznego. Gdybyśmy Cię szczérze kochali, zrzeklibyśmy się wszystkiego, co nas niegodnymi czyni przenajświętszego Ciała twojego, staralibyśmy się wszelkiémi siłami stać się godnymi częstego pożywania tego pokarmu zbawienia. Stwórz wiec, o Boże! w nas te miłość, rozżarz ją w lodowatych sercach naszych, a wszelka zawada, oddalajaca nas od Komunii świętéj zniknie na zawsze. Wtenczas wzdychać i tęsknić będzie dusza nasza za Toba, jak więdniejacy kwiatek tęskni za rosą niebieską, wtenczas najsłodsza jej pociechą bedzie zbliżenie sie do Ciebie, laczenie się i jednoczenie się z Toba; najwiekszym żalem, najdotkliwszą boleścią, jak z niedostatku przenajświętszego Ciała Twojego posiłku. Stwórztylko w nas o Boże! serce czyste, rozżarz w niem święta miłość ku Tobie. Amen.

### NAUKA VII.

## O świętym Sakramencie Pokuty.

"Jeżeli pokutować nie będziecie, wszyscy zginiecie". Św. Łukasz, XIII. 3.

Tak Jezus Chrystus sam Boskiémi swojémi usty zapowiadał ludom Go otaczającym, jak o tém poświadcza Ewangielija święta. Czy te Jego słowa odnosić się nie powinny i do nas, bracia Katolicy! Zapytajmy każdy sumienia swojego, a ono odpowié nam zapewne: że żaden z nas nié może, bez popełnienia kłamstwa, odezwać sie tak, jak się odzywał Jezus Chrystus wśród zawziętych nieprzyjaciół swoich: "Kto z was dowiedzie na mnie grzéchu"? (Św. Jan VIII. 46). O! zapewne, skoro okiem bezstronnego badacza zajrzymy w tajniki sumienia swojego, spostrzeżemy tam wiele i bardzo wiele zboczeń od przykazań Bożych, od nauki Ewangielii świętéj, od praw Kościoła świętego, tych rozkazów oblubienicy Zbawiciela, matki naszéj; spostrzeżemy wiele opuszczeń w obowiązkach chrześcijańskich i w obowiazkach swojego stanu, wiele wykonanych nienależycie, wiele, wiele wykonanych nie z czystych pobudek, nie z pobudek religijnych. Te zboczenia, te opuszczenia i niedbalstwa, to zapomnienie o tém. do czego powinny być skierowane życie i czynności nasze, nazywają się grzéchami, które sa najwiekszém złem dla człowieka.

Ojcowie święci porównywają grzéch do trądu, do choroby, często nieraz trapiącej naród żydowski. Chorobę tę znamionowały plamy po całém ciele, rany twarzy, choroba ta czyniła obrzydliwym człowieka, sprawiała mu wielkie nudy, wydawała nieznośną woń z siebie, z czasem osłabiała i odbiérała życie, a że do tego i zarażliwą była, przeto prawo Mojżesza ludzi dotkniętych tą chorobą wyłączało z towarzystwa. I grzéch podobne skutki sprawuje na duszy. Plami jéj sukienkę na Chrzcie świętym otrzymana: występny staje się obrzydłym w oczach bogobojnych ludzi, a jeszcze obrzydliwszym w obliczu nieba;

w samotności doświadczać musi więcej niż nudów, bo zgryzot sumienia. Człowiek, popełniając grzéch śmiertelny, traci łaskę poświęcającą, która stanowi duchowe życie duszy; wtenczas wszelkie jego dobre uczynki nie są zasługującemi u Boga na nagrode. Popełniając chocby jeden grzéch śmiertelny, pisze niejako sam na siebie dekret wiecznego potępienia. A jako do kapłanów należało w starym Zakonie rozeznawać trad od innych chorób, tredowatych odosobniać od zdrowych, léczyć i uléczonych przypuszczać znowu do towarzystwa; które to prawo sam Jezus Chrystus uszanował, bo, gdy dziesięciu mężów trędowatych błagało Go o wyleczenie, rzekł do nich: "Idźcie, okażcie się kapłanom. I stało się, gdy szli, byli oczy-szczeni", (św. Łuk. XVII. 14), jakby w nagrodę posłuszeństwa; tak Kościół święty, majac prawo od Jezusa Chrystusa sobie nadane, postępuje z grzesznikami, leczy ich z duchowego tradu, a jawnogrzészników, nieprzyjmujacych lékarstw, nie chcących porzucić swoich występnych nalogów, odłacza od towarzystwa wiernych, aby tych nie zarażali swojemi błędami, nie gorszyli. Nie dosyć, że grzech zaciéra rysy podobieństwa Bożego, że kala dusze, wydziéra jéj życie duchowe, skazując na wieczne potępienie; nadto jeszcze sprowadził i sprowadza największe klęski na ziemie. Grzéch to wygnał pierwszych rodziców naszych z raju, skaza! ich z całém pokoleniem na ciężką, czestokroć niewdzięczna pracę, zbuntował w nich namiętności i wszystkie przeciwko nim stworzenia, ściągnął na nich różne choroby, boleści, śmierć i wszelkiego rodzaju nieszcześcia. Grzéch to zalał i zniszczył cały świat potopem, wyjawszy siedm tylko osób sprawiedliwych. Grzéch na Sodome i Gomore sprowadził z nieba ogień siarczysty, który te kwitnace miasta z licznémi ich mieszkańcami pochłonął i najżyzniejszą im przyległą, obszérną dolinę, w morze martwe zamienił. Grzéch ujarzmił żydów ciężką niewola w Egipcie i z niéj wybawionych potém znowu zagnał do niewoli babilońskiej na lat siedmdziesiat. Grzech to Boga-człowieka wydał na okrutne meki i haniebuie zamordował na krzyżu. Grzéch okropnym głodem, ogniem i mieczem wytracił w Jerozolimie około dwóch miljonów żydów, ich kościół, ów cud świata pod względem sztuki

i bogactw, zburzył, miasto w perzynę obrócił, pozostalej reszcie tego nieszczęsnego ludu, odjawszy byt narodowy, rozproszył go po całéj kuli ziemskiej i dzisiaj widzimy żydów, niegdyś wybrańców i można powiedzićć piastunów Bożych, tułaczami po wszystkich krajach, bez własnego prawa, bez kaplanów i ofiar, bez czci i znaczenia, wzgardliwymi służalcami rozmaitych narodów. Nie skończyłbym dzisiaj mówić, gdybym chciał wyliczyć wszystkie niedole, jakie grzéch sprowadził na rodzaj ludzki. Sprawdziło się, oh! az nadto sprawdziło się, co niegdyś wyrzekł Bóg przez usta króla proroka: "Jeśli synowie jego opuszczą zakon mój, a w sądach moich chodzić nie będą, jeśli zgwałcą sprawiedliwości moje, a nie będą strzedz przykazania mego, nawiédze przestępstwa ich rózgą, a grzé-chy ich biczami" (Ps. LXXXVIII. 31—33). Sprawdza się to i nad nami, bracia Katolicy! bo któż nie widzi rózgi Bożéj, biczów Bożych, chłoszczących narody i szczególne osoby. Skąd bowiem pochodzą wzajemne pognębienia, skąd pochodzą nieurodzaje, cholera, febra i inne choroby trapiace nas i niszczące nasz dobytek? Wierzmy, ach wierzmy! że właśnie grzéchy uzbrajają prawicę sprawiedliwego Boga w owe rózgi i bicze, któremi nas karze. Miejmy przeto grzéchy w największém obrzydzeniu, lękajmy się ich, jako jedynéj przyczyny, jako źródło klęsk wszelkich, unikajmy ich bardziej, aniżeli zarazy jakiej, która przez srogie bóle i mękę wtrąca do grobu. A jeżelismy, na nieszczęście nasze, dozwolili siebie owładnąć grzéchom, szukajmy sposobu pozbycia się ich jak najprędzéj, tak jak niebezpieczną chorobą złożony, prędko i z największa troskliwością stara się o lekarstwa dla odzyskania zdrowia. Oto niepojetéj dobroci i milosierdzia Zbawiciel, ze swojéj okrutnéj męki i śmierci krzyżowej przygotował nam święty Sakrament Chrztu, te wanne duchowną, na obmycie duszy z grzéchu piérworodnego, a gdy jeszcze zapamiętały człowiek, przez Chrzest świety oczyszczony, duszę kala grzéchami uczynkowemi. On nie zostawił swojego niewdzięcznika bez sposobu, bez środka oczyszczenia na nowo duszy jego. Tym środkiem i jedynym tylko środkiem jest święty Sakrament Pokuty, przez Boga Zbawiciela ustanowiony. Ministrem jego jest: kapłan, matervja: wyznane

grzéchy, a forma następujące słowa, wyrzeczone nad pokutującym po wyznaniu grzechów: Ego te absolvo... Ja ciebie rozgrzészam od wszystkich grzéchów twoich, w Imię

† Ojca i Syna i Ducha świętego. Amen.

Jezus Chrystus ustanowił święty Sakrament Pokuty, gdy po swojém zmartwychwstaniu wszedł drzwiami zamknietémi do domu, gdzie apostolowie byli zgromadzeni i powital ich témi słowy: "Pokój wam. Następnie wyrzekł: Jako mnie postat Ojciec, i ja was posytam. To powiedziawszy tchnał na nie i rzekł im: Weźmijcie Ducha świętego; których odpuścicie grzéchy, są im odpuszczone: a których zatrzymacie, są zatrzymane" (święty Jan XX. 21-23). Bóg-człowiek, ten wszechwładny Rzadca i Pan całego świata, miał prawo nadać tę moc apostolom, czyli urzędowi apostolskiemu, który nie skończył się razem ze śmiercią świętych: Piotra, Mateusza, Jana, Jakóba i innych, bo gdyby tak było, jakież miałaby znaczenie ta obietnica Jezusa Chrystusa, dana apostolom: "Oto ja jestem z wami po wszystkie dni, aż do skończenia świata" (św. Mat. XXVIII. 20).

Święci apostołowie, jak czytamy w ich Dziejach i listach, mając od Jezusa Chrystusa pełnomocnictwo w wielkiem dziele zbawienia ludów, wybierali współpracowników, zastępców siebie i następców po sobie bogobojnych i prawych mężów, których nazywali biskupami, dzielili się z nimi przez poświęcenie tem pełnomocnictwem i między innemi władzami, udzielali im także mocy sobie nadanej odpuszczania i zatrzymywania grzechów. Tak przechodząca ta moc od apostołów na biskupów, od tych na innych, przeszła koleją nieprzerwaną na dzisiejszych biskupów i kapłanów, jako prawych następców

apostolskich.

Jezus Chrystus nadał moc urzędowi apostolskiemu odpuszczania i zatrzymywania grzéchów; lecz nie widzimy nigdzie, aby mu nadał możneść zajrzenia w sumienie tego, którego mają uwolnić od grzéchów; czy on takie popełnił grzéchy, jakie odpuścić, czy takie, jakie zatrzymać należy; stąd oczywiście wypada konieczna potrzeba wyznania grzéchów, czyli spowiedż. Czytamy w Dziejach apostolskich, że sie ona praktykowała i za owych czasów: "Wiele wie-

rzących przychodziło, spowiadając się i opowiadając uczynki swoje". (Dzieje XIX. 18). Jezus Chrystus nié miał potrzeby powtarzać zalecenia wyznania grzéchów, gdy to zalecenie już było w prawie Mojżesza, jak widzimy w Księgach jego: "Wyznają grzéch swój", (Num. V. 7), gdyż wyznanie grzéchów było wówczas w zwyczajném użyciu, bo i mędrzec Pański o tém wspomina: "Nie wstydaj się spowiadać z grzéchów swoich". (Ekkl. IV. 81). Gdy św. Jan Chrzciciel, dla przygotowania żydów do uznania Jezusa Chrystusa, obiecanego Mesyjasza, zalecał pokute: "Z Jeruzalem i ze wszystkiéj żydowskiéj ziemi zbiegali się koło Jordanu i byli chrzczeni w Jordanie od niego, spowiadając się z grzéchów swoich" (św. Mat. III. 6).

Ta ustawa wyznawania grzéchów koniecznie potrzebna, nosi na sobie cechę madrości Bożéj i jest najpotęż-

niejsza dla człowieka:

Po piérwsze: Aby wiedział spowiednik, ten sędzia od Boga postanowiony, w jakiém pokutujący jest usposobieniu i jakie popełnił grzéchy, czy je podług prawideł Kościoła świętego odpuścić, czy zatrzymać powinien.

Powtóre: Ponieważ obwinienie samego siebie, mianowicie co do występków i zbrodni upokarza człowieka, zatém częstokroć ono samo służy mu nadal za hamulec od występków i zbrodni i stanowi część pokuty.

Po trzecie: Taka jest natura człowieka, że każdy większą lub mniejszą ma dozę nieporządnéj milości własnéj, która czyni go stronnikiem w rozsądzeniu spraw osobistych i tak pospolicie dobrych czynów, aż nadto podnosi wartość, występki swoje uważa za ułomności, a te za sprawy obojętne; cudzym tylko czynnościom przyznaje sprawiedliwą wartość, stąd poszło w przysłowie i w użycie: że nikt nié może być sędzią w sprawie własnéj. Potrzeba tedy innemu wiernie opowiedziéć swoje czyny, mowy, żądze i myśli, aby osądził, czy one są moralnie dobre, czy złe, czy obojętne, czy nadal ich trzymać się można, nie narażając na utratę swojego zbawienia. Potrzeba jeszcze, aby spowiednik, ten od Boga postanowiony sędzia, wydał wyrok kary za przewinienia, czyli, aby naznaczył pokutę, stosowną do wykroczeń dla wypłacenia się sprawiedliwości Bożej. A że spowiednik jest jeszcze lékarzem duchownym, tedy musi dokładnie wprzódy poznać wszystkie słabości, aby przepisał stósowne lékarstwa, dla uléczenia z nich duszy grzésznika, i środki, dla uniknienia ich nadal.

Po czwarte: Każdy człowiek potrzebuje nauki i rady, a ten, kto utrzymuje, że ma dosyć rozumu, doświadczenia i nauki, aby sam sobie w każdéj okoliczności życia mógł doradzić, jest zarozumiały, nierozsądny. Dla dowiedzenia téj prawdy mógłbym wiele przytoczyć przykładów, że nieraz ludzie sławni z nauki i rozumu, ludzie wielcy, gienijalni, wielkie popełniali błędy i za swoję dumę ukarani zostali poniżeniem. Jeżeli w zwyczajném życiu roztropna rada przyjaciela staje się częstokroć wielce pożyteczną, to nieodbicie potrzebną jest rada rostropna, potrzebny przewodnik w życiu moralném, w życiu sumienia, a tym nauczycielem i przewodnikiem jest spowiednik roztropny z dostateczną nauką chrześcijańską: przewodnik bezpieczny, bo od samego Boga wskazany.

Po piąte: Lékarz, jakkolwiek w swojéj sztuce doskonały, sam będąc chory, na łożu boleści złożony, albo nie poznaje swojéj choroby, albo, przy osłabieniu zmysłów, nie jest w stanie obmyśléć skutecznych środków do wyléczenia siebie i dlatego wzywa innego lekarza. Oto przykład dla grzészników, tych schorzałych na duszy, jak

im potrzebny lekarz duchowny, spowiednik.

Po szóste: Nakoniec człowiek czuły, jakiemś nieszczęściem przywalony, stratę funduszu lub drogich mu osób opłakujący, którego nieodstępny smutek wszystkie chwile życia zatruwa, zdrowie niszczy, skoro jest rozsądnym, udaje się do przyjaciela, otwiera przed nim serce swoje, wynurza powody smutku, a tym sposobem, jakby jad wyrzuca ze swojego łona, odbiera współczucie, radę i pociechę, niby balsam, gojący rany jego serca. Tak nawrócony grzesznik, przez wyznanie występków swoich na świętej spowiedzi, wierząc mianowicie, że mu one przebaczone zostały, odzyskuje zupełną spokojność sumienia. Powiedzcie wy, dusze bogobojne! powiedzcie, jak po każdej świętej spowiedzi należycie odbytej, doświadczacie niejakiejś lekkości, ulgi, jakbyście ugnia-

tający ciężar zrzuciły z siebie, powiedzcie, jak swobodnie

i błogo na duszy waszéj!

Są tacy ludzie, co się odzywają czasem: jak to człowiek może odpuścić człowiekowi wykroczenia, przeciwko Bogu popełnione? A takie odezwanie się zawiéra w sobie myśl podobna: jakież Bóg miał prawo nadać człowiekowi moc odpuszczenia ludziom wykroczeń, przeciwko sobie

popełnionych? Co za myśl blużniercza!

Inny znowu powiada: na co mam wyznawać wykroczenia moje względem Boga przed podobnym sobie, a może jeszcze większym grzésznikiem; wyznam je przed samym Bogiem. Bóg nie przyjmie twojego wyznania, bo widzimy, że niejako usuwa się od sądzenia grzészników, póki ci żyją na tym świecie, gdy na miejscu swojém postanowił ludzi do sądzenia spraw między sobą a nimi. Ty, gardząc tym sądem, gardzisz postanowieniem Boskiém, gardzisz Bogiem samym, podľug słów Jezusa Chrystusa, wyrzeczonych do Apostołów i ich następców: "Kto wami gardzi, mną gardzi" (św. Łuk. X. 16). A wiec i toba Bóg pogardzi i odrzuci ciena wieki. O ślepoto! o nierozumie! czyliż nie widzicie, że gdy sędzia, umocowany od prawego rządu, choćby był nawet występnym, wydaje wyroki podług prawa, wyroki te wchodzą w wykonanie. I lekarz, w ostatnim stopniu suchot zostający, a wiec sam nieuléczoną chorobą dotknięty, byle tylko był przy zdrowych zmysłach, i znał dobrze swoję sztukę, przywraca zdrowie mniej od siebie choremu. Czy chcielibyście, aby Bóg w majestacie chwały swojej zasiadał na trybunale pokuty, dla roztrząsania waszych upadków, występków i zbrodni? czybyście odważyli się do Niego przystapić? czyby On was nie przerażał, nie odstraszał? Możebyście życzyli sobie, aby wcielony jaki Anioł, jeden z tych najczystszych i świętych duchów niebieskich, czekał na was w konfesyjonale? czyż mielibyście śmiałość otworzyć nieczysty stan waszego sumienia przed Nim, gdy nié macie odwagi wyznania upadków swoich przed kaplanem, człowiekiem jak i wy podległym ułomnościom, a więc sędzią pobłażającym, ze względu na własne słabości? Grzésznicy to zatwardziali, nieszczęśliwi niewolnicy zmysłowości zwierzęcej, chcąc bezbożność swoję ukryć przed

ludźmi, a może i dla zaspokojenia fałszywego sumienia swojego, zdobywają się na rozmaite bezzasadne, dziecinne i dziwaczne rozumowania, że spowiedź św. jest niepotrzebną. Oni są zaślepieni, duchownie obłąkani; nie czują choroby duszy, odrzucają podane przez samego Boga lekarstwa, prawdziwie godni opłakania. Litujmy się nad nimi, bracia Katolicy! Przesyłajmy gorące do nieba westchnienia, aby Duch św. raczył otworzyć oczy ich duszy, by ujrzeli prawdy Boskie i zamilowali je; a razem składając serdeczne dzięki niewysłowionej dobroci i milosierdziu Zbawiciela naszego, że ustanowić raczył św. Sakrament Pokuty, że nam, częstym rozbitkom na morzu tego świata, sam podaje deskę ocalenia, chwytajmy się prędko i ochoczo téj deski. Z wdzięcznością starajmy się korzystać z tego jednego z największych dobrodziejstw Boskich. Czesto miejmy zwyczaj przeglądać stan sumienia swojego; skoro w niém postrzeżemy chocby jeden grzéch ciężki, grzéch śmiertelny i tak ochoczo uciekajmy się do tego św. Sakramentu, jak niebezpieczną choroba złożeni troskliwie szukamy skutecznego lekarstwa. Chwytajmy się prędko pokuty, oddawajmy sami siebie pod sad, ustanowiony z braci naszych przez Jezusa Chrystusa, pod sąd aż nadto poblażający, bo w obecném życiu miłosierdzie Boskie szczególnie rozpościera panowanie swoje, abyśmy nie byli przymuszeni w przyszłém stanać dla zdania rachunku przed Sędzia Bogiem samym, którego wtenczas surowa sprawiedliwość bierze górę nad miłosierdziem. "Byśmy się sami sądzili, nie bylibyśmy sądzeni", naucza św. Paweł, Apostoł (I. Kor. XI. 31). Chwytajmy się pokuty w obecnym czasie, bo czas przyszły nie wiadomo czy nam będzie pozwelonym do życia. Sam Jezus Chrystus o téj niepewności ostrzega, mówiąc: "Gotowi bądźcie, bo godziny, której się nie domniemacie, Syn człowieczy przyjdzie" (św. Łuk. XII. 40). Któż z nas, bracia Katolicy! nie widział, albo nie słyszał o smutnych przypadkach, że nagła i niespodziewana śmierć nie jednego z ludzi sprzatnela z tego świata. Szcześliwi! których ona znalazła gotowych, wolnych od grzéchu, lecz biada nim obciążonym! gdyż podług nauki wiary świętéj z tego życia wtrąciła ich w przepaść wieczną, "w ciemnicę zewnętrzną, gdzie płacz i zgrzytanie zebów, jak powiada

Zbawiciel (św. Mat. XX. 13). Dostrzegłszy w sumieniu swojém choć jeden grzéch ciężki, rychło starajmy się go zgładzić przez św. Sakrament Pokuty, aby, powtarzamy, nie poszedł w nałóg, a ten aby się nie zmienił w naturę naszą, z którą ciężka walka, którą zbyt pokonać trudno, a tém samém trudno uniknąć zguby wiecznéj. Przystępujmy często z ochotą do tego św. Sakramentu, bo skutki jego nader święte, zbawienne. On odpuszcza:

Po 1-sze: Wszystkie grzéchy śmiertelne i powsze-

dnie, choćby najcięższe, po Chrzcie św. popełnione.

Po 2-gie: Kasuje wyrok wiecznego potępienia, zamieniając karę wieczną na doczesną, a czasem i tę od-

puszcza.

Po 3-cie: Grzéch śmiertelny wydziéra łaskę poświęcającą, zadaje przeto duszy śmierć duchowa i wszystkie zasługi dobrych uczynków umarza. Św. Sakrament Pokuty przywraca tę łaskę, wskrzesza niejako duszę, ożywia zasługi i znowu im nadaje moc, jaką miały, w doprowadzeniu do żywota wiecznego tego, który je wykonał.

Po 4-te: Przywraca człowiekowi przez łaskę poświęcającą wlane cnoty, których grzéch był pozbawił, a te cnoty tak wypływają z łaski poświęcającej, przywróconej przez pokutę, jak władze duszy wypływają z samejże duszy.

Po 5-te, nakoniec: Przywraca nam najszlachetniejsza, przez grzéch utracona godność dzieci Bożych i dzie-

dziców królestwa Jego.

O jakże niezgłębiona dobroć i miłosierdzie Twoje, Boże, ku człowiekowi! Nie tak postąpiłeś z Aniołami upadłymi, nie podałeś im środka i nie zostawiłeś czasu do powstania z upadku, lecz wnet skarałeś ich wieczną zgubą. Najakąż to karę zasługuje człowiek, niewdzięczny, prawdziwie szalony, lekceważący św. Sakrament Pokuty i niechcacy z niego korzystać!

Lecz aby grzésznik mógł doświadczyć wspomnionych skutków tego św. Sakramentu, koniecznie potrzebuje pewnego usposobienia, czyli zachować powinien jak najściśléj warunki do spowiedzi, przez Kościół św. podane, a tych jest pięć: 1) Rachunek sumienia, albo przypomnienie wszystkich grzéchów, po Chrzcie św. lub po przeszłéj spowiedzi należycie odbytéj popełnionych. 2) Żal za grzécky.

3) Mocne postanowienie więcej niegrzeszenia. 4) Spowiedź, albo wyznanie przed kapłanem wszystkich grzechów popełnionych. 5) Zadosyćuczynienie. O czem, przypomocy Boskiej, mówie się będzie w następnej nauce.

Najmilszy nasz Zbawicielu! nieskończona łaske nam wyświadczyłeś, oswabadzając nas z niewoli czarta i wynoszac na godność dziedziców królestwa Twojego, gdy przez nasze niedbalstwo tracimy ten najdroższy przywiléj: czyż moglibysmy miéć prawo utyskiwać na Ciebie, gdybys zostawił nieszczesnemu losowi niechcących korzystać z téj łaski Twojéj, czyli raczéj nie bylibyśmy powinni wielbić w tém świętą sprawiedliwość Twoję? Lecz nie uczynileś tego, niepojęty nasz Miłośniku! Nie tylko zostawiłeś św. Sakrament Pokuty, ale jeszcze sam zachęcasz, zapraszasz, wabisz i niejako zmuszasz nas do niego dobrocia swoja, wystawując w rzewnych obrazach nie tylko gotowość swoję do przyjęcia powracających do siebie grzészuików, lecz jeszcze i rozkosz w ich przyjmowaniu. Twój to jest, o Panie, obraz w owym Pastérzu, co dziewięćdziesiąt dziewięć owieczek zostawuje na puszczy, a idzie szukać jednéj zginionéj; te znalaziszy, nie bije, nie fuka, lecz sam zmordowany kladzie ją na ramiona swoje i niesie do owczarni, zwołuje potém sąsiadów i przyjaciół, mówiąc: "Radujcie się ze mną, żem znalazł owieczkę, która była zginęła" (św. Łuk. XV). Twój to jest obraz w owym tkliwéj dobroci Ojcu, którego syn młodszy z zabranym działem swoim poszedł w dalekie kraje, tam na rozpustę straciwszy cały swój fundusz, przyszedł do ostatniej nędzy. Nié mając czém życia utrzymać, powraca do bogatego ojca, aby się u niego pomieścić między najniższymi sługami. Ojciec, ujrzawszy go zdaleka, pośpiesza na jego spotkanie, zbliżonego przytula do serca, przyobleka go w świetne szaty, wkłada na nogi jego buty, na palec kosztowny pierścień, prowadzi do domu, wydaje ucztę domownikom i w uniesieniu radości zachęca ich do niej, mówiąc: "Jédzmy i używajmy, albowiem ten syn mój był umart, a ożyt, byt zginąt, a znalazt się".

Wymagasz wprawdzie po nas, o Panie! utrudzających nieco ćwiczeń w tém powtórném pojednaniu się z Toba. Lecz czyliż nie słusznie, abyś się surowiej obszedł z niewdzięcznikiem, który twoich dobrodziejstw na złe użył, aniżeli z tym, co jeszcze nie odebrał Chrztu św. łaski? Ach, Panie! gdy niepojęta miłość Twoja z taką troskliwością garnie nas do siebie, nie nie poczytamy za trudne, cokolwiek czynić potrzeba, dla odzyskania straty poniesionéj. Poddajemy się chętnie wszystkim ostrościom pokuty i za nadto szczęśliwych poczytamy siebie, skoro taką ceną zdołamy dokupić się powrotu do łaski Twojéj. Amen.

## NAUKA VIII.

### O rachunku sumienia.

"Coś uczynił?"

Gen. VI. 10.

Skoro Spowiedź, czyli wyznanie grzéchów koniecznie potrzebne w św. Sakramencie Pokuty, o czém przekonaliśmy się na przeszłéj nauce, to stąd wywiązuje się konieczna także potrzeba naprzód przypomnienia sobie tych grzéchów, które pokutujący wyznać powinien. To przypomnienie wyniknąć może tylko z rachunku, czyli z przejrzenia swojego sumienia, albo raczéj z porównywania naszych żądz, myśli, mowy i uczynków dopełnionych, z przykazania Boga, Kościoła św. i innémi przepisami religii Boskiéj. Jeżeli jakie żądze, myśli, mowy i czyny znajdziemy niezgodne ze wspomnionémi prawidłami życia, to one będą występne, będą grzéchami, które wszystkie należy zachować w pamięci, aby je wyznać na św. Spowiedzi. Szczegółowy sposób rachunku sumienia będzie przedmiotem dzisiejszéj nauki.

Nim przystąpimy do rachunku sumienia, należy naprzód oddalić się od wszelkiego zgiełku światowego, odłożyć na stronę wszystkie interesa doczesne, udać się

ciałem i duchem na osobność. Tam, powtóre gorąco pomodlić się do Ducha świętego, aby on sam raczył zapalić w nas pochodnie wiary świętej, abyśmy z nią przezierali wszystkie tajniki sumienia, jak owa niewiasta ewangieliczna, która, straciwszy drachme, z zapaloną świecą w ręce, przetrząsła dom cały, dla jej odszukania. Aby raczył Ten Duch prawdy zedrzéć z oczu naszych grubą zasłone nieporządnéj milości własnéj, przeszkadzającej nam dojrzéć swoje słabości i upadki. Po takiém przygotowaniu zapytajmy każdy samego siebie owémi słowy Boga, wyrzeczonémi do Kaina, skoro ten zabił niewinnego brata swojego Abla: "Coś uczynił?" Zacznijmy przypominać sobie grzéchy, zastanawiając się nad każdém po szczególe przykazaniem Bożém, kościelném i t. d. A ponieważ te przykazania sa treścia tylko obowiązków naszych względem Boga, względem nas samych i względem bliżnich, przeto stosownie do ich uczynionego wykladu, rozwijajmy ile można tę treść i wpatrujmy się w to rozwinienie jakby w lustro, pilnie uważajac, czy my takimi jesteśmy, jakimi one być nam zalecaja?

### I. Nie będziesz miał Bogów cudzych przede Mną.

Tu się zastanów, bracie Katoliku, czy miałeś żywa wiarę w bytność Boga i we wszystkie objawione przez Pismo święte i nam podane przez Kościół katolicki prawdy religijne? Czy wzbudzałeś w sobie choć w dni niedzielne i świąteczne: akty wiary, nadziei, miłości i żalu za grzechy? Czy pamietałeś często o Bogu, a mianowicie: czy każdy dzień poczynałeś i kończyłeś na chwale Bożéj, to jest na zwyczajnych pacierzach, czy je odmawiałeś powoli, z uwagą i nabożnie, czy wyrazom ich towarzyszyla myśl twoja, czy się starałeś w czasie modlitwy unikać roztargnień dobrowolnych, a mimowolnie napadłe oddalać? Czy egoizmu, czyli nieporzadnéj miłości własnéj, interesu doczesnego. to jest zysku, bojaźni ludzkiej, faszywego honoru, czczej sławy, względów ludzkich nie przekładałeś nad Boga i dla nich nie opuszczaleś powinności chrześcijańskich? Może one a nie wola Boga były sprężyną żądz, myśli, mów i czynów twoich? Czy do guseł, czarów, zabobonów, zamawiań, wróżb, kabał, dni feralnych, snów i t. d.

nie przywiązywałeś wiary, czy ich nie używałeś w jakich wypadkach i nie radziłeś do nich się udawać innym?

# 2. Nie będziesz brał Imienia Pana Boga twego nadaremno.

Czy nie wspominałeś Boga, Jezusa Chrystusa, Ducha świętego, najświętszéj Matki, lub innych świętych Pańskich, płocho, bez uszanowania, w żartach, czy nie wymawiałeś tych najdroższych Imion dla potwierdzenia falszu? Może miałeś nałóg bożenia się bez potrzeby, mówiąc n. p. "dali Bóg—jak Boga kocham—jak mi Bóg mily" i t. d.? Czy nie dopuściłeś się jakiego szyderstwa, czyli bluźnierstwa przeciwko Bogu, świętym Jego, lub obrzędom religijnym, dowcipnego stósowania w żartach Pisma świetego, jakiego narzekania lub szemrania przeciw Opatrzności? Czy nie dopuściłeś się krzywoprzysięstwa, albo czy nie namawiałeś, nie przymuszałeś lub nie podkupywałeś kogo do téj zbrodni; czy wiedząc, że kto inny, popełniając te zbrodnie, miał obrazić Boga i skrzywdzić bliżniego, starałeś się wszelkiémi sposobami przeszkodzić? Czy ślub jaki Bogu uczyniony, to jest przedsięwzięty jaki dobry uczynek, wykonałeś? Czy nie wstydziłeś się wyznawać Boga, artykuły jakie wiary świętej, oraz wypelniać powinności chrześcijańskie w obecności innych ludzi? Czy w potrzebach duszy i ciała wzywałeś pomocy Boskiej? Czy wezwany na świadectwo w rzeczach wielkiej wagi, nie uchylałeś się? Czy słowa Bożego słuchałeś z pilną uwaga, i nauki słyszane starałeś się zastosować do swoich obyczajów? Czy we wszystkich żądzach, myślach, mowach i czynach miałeś na celu chwałe Boża?

### 3. Pamiętaj, abyś dzień święty święcił.

Czy w dni niedzielne i świąteczne wstrzymywałeś się od prac rolniczych, rzemieślniczych i wszelkich służebnych, czyli przynoszących korzyść doczesną? Czy znaczną część tych dni poświęcałeś na rozważanie przymiotów i dobrodziejstw Bożych, na miłosierne uczynki jakie, na przetrząsanie sumienia swojego, czy go w ciągu tygodnia czém nie obciążyłeś; a w takim razie czy się starałeś natychmiast pojednać się z Bogiem? Czy bywałeś w te dni w kościele dla słuchania Mszy świętych i nauk? Może

dni całe przepędzałeś na przejażdżkach, rozrywkach, zabawach, tańcach, przy zielonym stoliku, lub na opilstwie, a może jeszcze i na obrazie Pana Boga?

### 4. Czcij ojca twego i matkę twoję.

Czy uszanowanie, wzajemną miłość i posłuszeństwo czułeś zawsze w sercu ku rodzicom swoim i czy je okazywałeś, przy zdarzonych okolicznościach, w znakach zewnętrznych? Czy ich uwagi, rady, przestrogi, napominania, a nawet i kary, przyjmowałeś z pokorą? Czy obejściem się nieprzyzwoitém, ostrémi wyrazy ich nie zasmucałeś i nie przyprowadzałeś do niecierpliwości? Czy ich wady i ułomności znosiłeś cierpliwie i modliłeś się za nich do Boga? Czy dawałeś im wsparcie stosowne do stanu, jeżeli tego potrzebowali? Czy umarłych rodziców pogrzebałeś przyzwoicie, czy ich ostatnią wolę literalnie i w zupełności wypełniłeś i czy pamiętasz o ich duszach?

### 5. Nie zabijaj.

Dzięki surowym prawom krajowym, na zabójców ustanowionym, one bardziej podobno powstrzymują ludzi od téj najstraszniejszéj zbrodni, aniżeli przykazanie Boże; lecz jak z wykładu tego przykazania widzieliśmy, że przestępuje się je nie samém samobójstwem i zabójstwem. Dlatego w czasie rachunku sumienia powinieneś się zastanawiać, bracie Katoliku, czy nie szkodzileś sobie na zdrowiu przez zbyteczną pracę, przez zbyteczne przebranie pokarmów, albo przez obrzydłe pijaństwo, przez niepowściągliwość namiętności, przez przeziębienie się zimową porą z niedostatku wygodnego i ciepłego mieszkania, lub stosownego odzienia, jeżeli to pochodziło ze skapstwa, albo lenistwa? Czy przez przymus w jedzeniu, a mianowicie w piciu nie szkodziłeś bliźniemu na zdrowiu? Czy, lékarzu, przez niedostateczną znajomość swojéj sztuki, przez opieszalość w badaniu chorego, lub niedbalstwo w léczeniu, nie popchnałeś go przed czasem do grobu, albo może, dla nikczemnego zysku, przedłużałeś choroby możnych? Czy nie okaléczyłeś dobrowolnie siebie, albo bliźnich, a nawet żwierząt, uniosłszy się zbytecznym gniewem? Czy nie biles bliżniego, nie mając nad nim zwierzchnictwa; a mając go, czy nie karałeś niesłusznie; karząc winnego,

czy nie dopuścileś się okrucieństwa? Czy nie katowałeś źwiérząt bez potrzeby? Czy nie wyzywałeś kogo, albo czy nie postanowileś kogo wyzwać, czy wezwany poszedłeś na pojedynek? Czy nie oddychaleś zemstą ku jakiéj osobie. lub, czy gniewem uniesiony, nie miotałeś na kogo przekleństwa, złorzeczenia, albo obelżywego łajania; może uchybialeś nieprzyjaznéj osobie zwyczajnéj grzeczności. nie chcąc się z nią przywitać, rozmawiać i t. p.? Czy utracone zdrowie swoje, podwładnych i innych w stosunkach z toba zostajacych, staraleś się odzyskać sposobami godziwémi, zapomoca środków lekarskich? Czy przez nieczyste mowy, namowy, przymus, piosnki i żarty, przez bluźnierstwa, opuszczenie obowiązków chrześcijańskich i stanu, dajac komu zgorszenie, nie popełnileś zabójstwa na duszy bliźniego, albo, mogąc zapobiedz zgorszeniu, nie zaniedbałeś? Czv sam także starannie unikałeś wszelkiego zgorszenia się?

#### 6. Nie cudzołóż.

Jeżeliś żonaty, czy nie złamałeś wiary małżeńskiéj, w czasie ślubu zaprzysiężonéj? Jeżeliś w wolnym stanie, czy nie dopuściłeś się grzéchu nieczystości w uczynkach, w gorszących słowach, żartach lub myśli; czy te poczuwszy w sobie, starałeś się jak najprędzéj oddalić, nie dozwalając sobie w nich upodobania? Czy nie obraziłeś Pana Boga, obchodząc się sam z sobą nieprzyzwoicie?

#### 7. Nie kradnij.

Czy nie wyrządziłeś jakimkolwiek sposobem krzywdy bliżniemu? Czy nie zabrałeś cudzéj własności niegodziwie? Czy, wyższy urzędniku, nie roztrząsając spraw i ściśle nie wchodząc w czynności swoich podwładnych, nie wydawałeś wyroków, lub nie czytając, czy nie podpisywałeś ich postanowienia, mającego na celu krzywdę bliżnich? Czy za jaki datek nie przedawałeś świętéj sprawiedliwości? Panie i gospodarzu, czy poddanym, czeladzi i rzemieślnikom oddajesz należną i całkowitą zapłatę, czy dostarczasz czeladzi odzienia i żywności przyzwoitych? Czy, obywatelu, od rolników nie wymagasz kilkakrotnie większego odrabiania, aniżeli wynosi rocznie wartość ich siedzib, które od ciebie trzymają? Czy ojcze, lub matko, nie krzywdzisz

swoich dzieci, rujnując dziedziczny fundusz, przez zbytki, marnotrawstwo, gry lub niedozór? Sługo! czy wiernie slużysz panom i gospodarzom? Czy nie zabiérasz im rzeczy jakich bez ich wiedzy, a choćby pod pozorem, że żadnéj od nich nie otrzymujesz pensyi, albo że ci dają nieodpowiednia za swoje usługi? Czy, włościjaninie, nie krzywdzicie panów swoich, pod pozorem, że was nadużywają w pracy? Czy, sługo i czeladniku! przez lenistwo w pracy lub niedbalstwo i ospałość swoję, nie stałeś się przyczyną jakiéj szkody i straty? Czy, rzemieślniku! wykonywałeś robotę swoję gruntownie, jak sam dla siebie. nie zatrzymałeś u siebie części materyjałów, zowiąc to bagatelą? Czy kupcze, nie falszowaleś towarów, wagi lub miary, albo za nie czy nie brałeś od kupujących, nie znających się na tém, zbytecznéj ceny nad wartość? Czy handlujący, źwierzętami lub bydletami n. p. końmi, ich wady, narowy i choroby, ich lata ukrywając, nie oszukaleś bliżniego? Czy rzeczy kradzionych nie kupowałeś, lub nie przechowywałeś u siebie, wiedząc, albo domyśléć się łatwo mogac, że musza być skradzione? Czy widząc dziejaca się krzywdę bliżniemu, zapobiegałeś jej, przeszkadzając, donosząci ułatwiając skrzywdzonemu sposób do odzyskania jego własności? Czy rzeczy znalezionych, milezac, nie zatrzymałeś u siebie; czy szukałeś właściciela, a nie mogąc go wynaléżć, czy się radziłeś spowiednika, gdzie je podziéć? Czy przez gry hazardowne nie wydarłeś komu funduszu; albo przez gry dla zabawy, lecz o pieniądze, zagladając w karty drugiemu, lub jakiemi figlami, a nie losem, nie otrzymaleś wygranej, chocby w małej ilości?

# 8. Nie będziesz mówił przeciw bliźniemu twemu fałszywego świadectwa.

Czy nie dopuściłeś się kłamstwa w słowach lub w czynach na szkodę bliżniego? Dodać tu winniśmy, że kłamstwo, choćby z niego nie wynikła żadna krzywda bliżniemu, choćby w żartach popełnione kłamstwo, zawsze jest grzéchem, a więc materyją do świętéj spowiedzi. Czy nie dopuściłeś się kłamstwa po wykonanéj przysiędze przed sądem, że prawdę mówić będziesz, albo raczéj czy nie

popelniłeś zbrodni krzywoprzysięstwa? Czy kłamstwa nie potwierdzałeś bożeniem się lub zaklęciem się jakiem? Czy nie obraziłeś Boga obmowa bliżniego, to jest, żle mówiąc o nieobecnym, wyjawiając blędy w skrytości popełnione. lub odkrywając wady dotąd nieznane, tłumacząc dobre uczynki na złą stronę, zmniejszając zasługę dobrych jego czynów lub przymiotów, zamilczając pochwały, należne dobrym czynom lub przymiotom? Czy nie obrazileś Boga przez potwarz, zarzucając bliźniemu, w jego nieobecności, występki lub wady, od których jest wolnym, powiększając występki, jakie popełnił, lub wady, jakie ma; zaprzeczając mu dobrych uczynków, przymiotów; albo im zle zamiary przypisując? Czy nie obraziłeś bliźniego przez niepotrzebne donoszenia widzianych postepków lub słyszanych mów, czyli przez plotki; może ich skutek zniszczyl jedność i miłość w małżeństwie, zaufanie w przyjażni, zgodę i spokój w domach i w sąsiedztwie; może one były przyczyną nienawiści, kłótni, bitwy i t. p.? Czy poróżnionych, przy . zdarzonéj zręczności, starałeś się pojednać? Czy nie obraziłeś Boga przez obelgę bliźniego, krzywdząc go w oczy obojściem się z nim nieprzyzwoitém, albo naśmićwaniem się z niego, przycinkami, szyderstwem, nadawaniem ubliżających lub śmiesznych nazwisk, wyrzucaniem na oczy wad, albo występków tajemnych? Czy nie obrazileś Boga wyjawianiem powierzonych sobie sekretów, albo czy, z niepotrzebnéj ciekawości, nie starałeś się wywiadywać o cudzych sekretach, rozpytując się o nich, czytając obce listy it. p. Nakoniec: czv nie obraziles Boga podejrzeniem i lekkomyślnem posądzeniem blizniego o popelnienie jakiego występku, bez pewnych i oczywistych na to dowodów, słabémi tylko uwodząc się pozorami?

9. i 10. Nie pożądaj żony bliźniego twego, ani ża-

dnéj rzeczy, która jego jest.

Nie dosyć na tém, žeš ani czynem, ani słowem nie skrzywdził bliźniego, lecz jeszcze dobrze zastanowić się powinieneś: czy nie miałeś zamiarów lub chęci niegodziwym sposobem zagarnąć sobie własności bliźniego? Taki zamiar i chęć taka, jest równym grzéchem w obliczu Boga, co i czyn, a w tém tylko różnica, żeś nie skrzywdziwszy, wolny od restytucyi, czyli wynagrodzenia.

Po roztrząśnieniu przykazań Bożych, następują kościelne:

#### 1. Dni święte święcić.

Oprócz niedziel, Kościół święty podaje nam jeszcze pewne dni w roku do święcenia, na pamiątkę niektórych wielkich tajemnic zbawienia i ważniejszych świętych Pańskich. Czy i w te dni wstrzymywałeś się także od pracy, przynoszącej doczesne korzyści, czy w nie rozważałeś stosowne tajemnice święte, życie tych świętych bohatérów chrześcijańskich, dziękowałeś Bogu za te dobrodziejstwa duchowne, staraleś się naśladować zbawienne przykłady i wzywałeś o wstawienie się do Boga owych dni patronów?

# We dni święte Mszy świętych z uczciwością słuchać.

Czy przez lekceważenie lub opieszałość nie zaniedbałeś obowiązku słuchania Mszy świętej w dni niedzielne i świąteczne; może z własnéj winy nie trafileś na sam poczatek, lub nie dotrwałeś do końca nabożeństwa? Czy w kościele, albo gdzieindziej oddawałeś Przenajświetszemu Sakramentowi należny pokłon, upadając na kolana? Czy ze skupionym duchem, z uwagą, powoli i nabożnie, modliles się w czasie nabożeństwa, nie oglądałes się, nie rozmawiałeś, nie śmiałeś się, albo jakim nieprzyzwoitym układem i nieskromnością czy nie wyrządziłeś zniewagi świętemu miejscu, obecnym nie byłeś w nabożeństwie przeszkoda i czy ich nie zgorszyłeś? Czy z pilna uwaga słuchałeś nauk, nie zwracałeś wzgledu na wymowe dla jéj krytykowania, lecz na rzecz przedstawiana, jako na positek duchowny? Czy styszane nauki stosowateś do swojego życia i wrażając w pamieć punkta potrzebniejsze, starałeś się potem podług nich urządzać swoje obyczaje? Czy z ważnych powodów nie mogac być w kościele słuchałeś duchem Mszy świetych, modląc się w domu lub w drodze, około tego czasu, kiedy po kościołach zwykło się odbywać nabożeństwo?

#### W pewne dni posty, od Kościoła nakazane, zachować.

Czy w piątki i w soboty, (jeżeli, co do soboty, nié ma, jak np. w niektórych dyjecezyjach, ogólnej dyspensy) nie

używałeś mięsnych pokarmów, w snche i krzyżowe dui, w wigilije, w środy i piątki adwentowe, w wielkim poście, zachowywałeś post ścisły pod względem gatunku i ilości pokarmów? Czy nie uzyskiwałeś dyspensy od postu, mogąc przy dobrém zdrowiu go zachować?

# 4. Spowiadać się i komunikować przynajmniéj raz w rok, około świąt Wielkanocnych.

Czy nie zaniedbałeś, bez waźnéj przyczyny, spowiedzi wielkanocnéj, albo, czując sumienie swoje ciężkiémi obarczone grzéchami, znacznie odkładałeś spowiedź, a może aż do roku? Czy robiłeś codzień, przed wieczornémi paciérzami, rachunek sumienia i odkrywszy w sobie grzéchy, czy jednałcś się tymczasem z Bogiem, odmawiając spowiedż powszechną, z prawdziwém za nie żalem i mocném postanowieniem unikania ich i okazyj do nich wiodących. Czy świętą spowiedż odbywałeś i do Przenajświętszego Sakramentu zawsze przystępowałeś z należytém przygotowaniem?

# 5. Gedów małżeńskich w dniach od Kościoła zakazanych nie sprawować.

Czy w dni postne, pokutne, mianowicie w czasie Adwentu i wielkiego postu, nie wydawałeś uczt, balów, albo czy nie bywałeś na nich; czy nie tańcowałeś, nie rozkoszowałeś się muzyką, hucznémi zabawy, w czasie których duch się rozprasza?

#### Rachunek sumienia z siedmiu grzéchów głównych.

1. Czy z jakiegoś urojenia, z przyczyny wyższego urodzenia, z bogactw, nauki, rozumu, lub jakich talentów, czynu i urzędu, nie podnosiłeś się w dumę, zarozumiałość, z nich nie szukałeś próżnéj chluby u ludzi, nie imponowałeś bliżnim i nimi nie pogardzałeś, jako obranymi z podobnych przymiotów, lub je w mniejszéj części od ciebie posiadającymi? Czy zastanawiając się niekiedy nad swémi upadkami i niedoskonałościami, ćwiczyłeś się w enocie pokory chrześcijańskiéj?

2. Czy nie dozwalałeś serca swojego opanować łakomstwu, chciwości zbiorów, pokarmów lub napojów, a powodując się tą skłonnością, czy nie rujnowałeś swego zdrowia i bliżnich w związku z tobą będących, przez zbyteczne trudy w nabywaniu i powiększeniu funduszu, przez odmawianie sobie i innym koniecznych potrzeb do życia i przez skąpstwo, jako niezbędny wynik cheiwości? Może nie oddawałeś każdemu tego, co im od ciebie należało, i czy dla zarobku nie opuszczałeś obowiązków religijnych i swojego stanu? Lub, przeciwnie, czy przez marnotrawstwo swojego funduszu, lub opieszałość w godziwych zarobkach, przyszedłszy do ubóstwa, sam nie stałeś się komu ciężarem, albo nie oddawałeś i nié możesz oddać, co komu od ciebie należy.

3. Czy nie obraziłeś Pana Boga nieczystémi uczyn-

kami, mową lub myślą.

4. Gdy ci kto w czém nie dogodził, obraził cię, albo skrzywdził, czy dozwalałeś gniewowi wybuchnąć; czy w uniesieniu, na samym wstępie, staraleś sie nad sobą zapanować, w sobie go poskramiać; czy raczéj gniéw twój nie objawił się przez bicie, przekleństwa, łajania znieważającémi wyrazy bliżniego? Czy gniéw nie zrodził w sercu twojém przedsięwzięcia zemsty, nienawiści i niechęci ku bliżniemu? A może i wywieraleś już jakim sposobem zemstę, okazywaleś nienawiść, stroniac od widzenia się z tym, kto cię obraził, uchybiając mu zwyczajnéj grzeczności przy spotkaniu się, lub przez jakiś czas nie z nim nie mówiąc, i jak długo to postanowienie zemsty, te nienawiść i niechęć chowaleś w sercu? Czy nie czułeś pociechy i zadowolenia z przypadku jakiego nieprzyjaźnéj osobie zdarzonego? Czy będąc w nieporozumieniu z bliźnim, nie mówileś pacierza: "i odpuść nam nasze winy, jako i my odpuszczamy naszym winowajcom?" Czy nie słuchałeś Mszy świętej, a bardziej jeszcze, czy bez pozbycia się tego pogańskiego zakalu z serca, bez pojednania się z obrażonym, czy nie przystępowaleś do świętych Sakramentów spowiedzi i komunii?

5. Czy nie powstała kiedy w sercu twojém zazdrość, to jest: czy nie zazdrościłeś bliżniemu dostatków, dobrego powodzenia się, przyznawanych im pochwał, pięknych przymiotów duszy i ciała, i t. p. myśląc: oni tego nie warci, i bolejąc nad tém, że ty bardziéj zasługujesz,

a rzeczy podobnych nié masz?

6. Czy nie przebrałeś miary w pokarmach, a mianowicie w gorących napojach, jak często i w jakim stopniu; może z tego wywiązała się choroba jaka? Czy nie opuściłeś z pijaństwa obowiązków religii świętéj i swojego stanu? Czy z niego nie nastąpiło pokrzywdzenie jakie, lub zgorszenie bliźniego?

7. Czy nie dozwoliłeś opanować się lenistwu i ospalstwu; z czego może zaniedbałeś powinności chrześcijańskich i powinności swojego stanu, albo nie wypełniłeś ich z należytą dokładnością; może z tego nastapiła jeszcze

jaka krzywda bliżniemu?

#### Z pięciu zmysłów ciała.

Czy strzegłeś pilnie zmysłów swego ciała; czy te drzwi i okna do duszy miałeś na ciągłéj baczności, aby przez nie nie wpadł nieprzyjaciel zbawienia i nie popełnił tam zabójstwa lub nieładu, to jest:

1. Czy oczy twoje odwracałeś od obrazów gorszących, czy nie czytałeś pism jakich lub ksiąg lubieżnych,

zakazanych, i innym nie dawałeś do czytania?

2. Czy zatykałeś uszy, unikałeś słuchania przekleństw, łajania, obmowy, potwarzy, obelg, plotek, cudzych sekretów, nieprzystojnych piosnek, mów i żartów?

3. Czy nie uważałeś za jedyny cel twojego życia dogodzenie powonieniu i smakowi, będąc nadto wymyślnym w pokarmach i napojach, dopuszczając się zbytków, popełniając marnotrawstwa, gwałcąc posty i t. d.?

4. Czy nie obraziłeś Pana Boga nieprzyzwoitém

dotykaniem?

#### Z sześciu grzéchów przeciw Duchowi świętemu.

1. Czy przypominając ciężkie i częste swoje upadki, złe nałogi, zamiast uciekania się do świętéj pokuty, zamiast pracowania nad sobą, przy modlitwach o pomoc Boską, aby z nich powstać, nie podawałeś się rozpaczy o zbawienie twoje?

2. Czy przestępując prawa Boże i nie myśląc pozbyć się panujących w tobie wad i złych skłonności, zadawać sobie gwałtu w urządzeniu życia podług Ducha Ewangielii świętej, podług zasad chrześcijańskich, nie uwodziłeś się nadzieją zbawienia swojego, utrzymując: że Bóg tak jest dobrym i miłosiernym, iż niepodobna, aby nie zbawił człowieka; to jest: czy ufając w miłosierdzie Boga, zapomniałeś o Jego surowéj sprawiedliwości i nie przestawa-

łeś grzészyć?

3. Czy dla popisania się przed innymi ze swojéj wyższości w pojmowaniu rzeczy, albo dla usprawiedliwienia złych swoich postępków, nie rozprawiałeś z kim przeciwko jakiéj prawdzie religijnéj, o któréj przekonany jesteś; lub nie chcąc pozbyć się złych skłonności, czy nie wyszukiwałeś i nie tworzyłeś sobie fałszywych dowodów, aby choć ułudnie zaspokoić sumienie swoje?

4. Czy nie zazdrościłeś bliźniemu cnót chrześcijańskich, z nich wypływającej dobrej sławy i powszechnej

świątobliwej o nim opinii?

5 i 6. Czy, pomimo wyrzutów sumienia, pomimo słyszanych lub czytanych nauk, nie starałeś się porzucić występnych nałogów i dotychczas nie chwyciłeś się pokuty, jako jedynego środka ocalenia duszy swéj od zguby wiecznéj?

#### Z cztérech grzéchów wołających o pomstę do nieba.

1. Czy nie przyczynileś się jakimkolwiek sposobem dobrowolnie i z namysłem niewinnemu bliźniemu do utraty życia?

2, Czy nie byłeś oddanym zwiérzęcéj, a nawet nienaturalnéj rozwiązłości, jak niegdyś Sodomczykowie, których za to Bóg siarczystym ogniem z nieba spuszczonym nkarał?

3. Czy, mając jakie stosunki z wdowami i sierotami, nie robiłeś im przykrości, czy nie uciemiężałeś ich i nie

krzywdziłeś, korzystając z ich niedołestwa?

4. Czy sługom i rzemieślnikom pod jakiémi pozorami nie zatrzymałeś całkowitéj, albo w części należnej im zapłaty?

#### Z dziewięciu grzéchów cudzych.

Czy nie nauczyłeś kogo, lub nie radziłeś komu coś złego zrobić? Mając prawo, albo sposobność zapobiédz krzywdzie bliżniemu wyrządzającej się, lub jakiemu grze-

chowi, może nie zapobiegłeś?

Czy kogo nie namawiałeś do jakiego grzéchu, albo grzészącego pochwalając, lub nie przestrzegając, czy go w złém nie utwierdziłeś? Czy rodzice dzieciom swoim lub zwierzelnicy podwładnym poblażając, za złe ich nie upominając, nie karząc, nie daliście im powodu do złego i do pogorszeń bliżnich? Czy nie byłeś uczestnikiem jakichś grzéchów, albo krzywdy bliżniego na sławie i funduszu, pomagając słowami odzierać ze sławy, słuchając oszczerców, przechowując lub kupując rzeczy kradzione i t. p.?

Nakoniec, czy występnych albo złodziejów nie broniłeś jakimkolwiek sposobem, aby nie ulegli odpowie-

dzialności lub karze?

#### Z siedmiu uczynków miłosiernych co do duszy:

Gdy Ewangielija św. uczy nas, że, aby uniknąć kary wiecznéj, a zasłużyć na zbawienie, nie dosyć nie złego nie robić, ale potrzeba jeszcze dobrze czynić; zatém powinniśmy uważać na grzéchy, a nawet i śmiertelne, opuszczenie dobrych uczynków, przez Kościół św. podanych nam do wykonania: dlatego i z nich należy czynić rachunek sumienia przed św. spowiedzią.

Czy nie zaniedbałeś: 1) nieumiejętnego nauczyć; 2) watpiącemu w czém dobrze poradzić; 3) widząc grzészącego przestrzédz i upomnieć; 4) zasmuconego słowem i czynem pocieszyć; 5) cudze przywary cierpliwie znosić; 6) za doznane urazy bliźniemu przebaczyć; 7) modlić sie

do Boga za żywych i umarłych.

#### Z siedmiu uczynków miłosiernych co do ciała:

1 i 2. Nié mającemu co jeść, nié mającemu czém się przyodziać, jeżeli jesteś zdolnym do pracy, czy dawałeś sposobność do zarobienia na opędzenie tych koniecznych potrzeb do życia; a jeżeli kto pracować nié może, czy nie odmówiłeś mu wsparcia?

3. Czy spragnionego napoiles?

4. Czy podróżnemu dałeś przytułek w domu swoim?

5. Czy chorego nawiédziłeś, czy dopomogłeś biédnemu do odzyskania zdrowia, do opatrzenia się św. Sa-

kramentami, skoro tego potrzebował; czy się starałeś go pocieszyć?

6. Czy niewinnie uwięzionego usiłowaleś wszelkiémi

sposobami uwolnić?

7. Czy umarłemu biédnemu sprawiłeś, mogac, przyzwoity pogrzeb i czy asystowałeś mu do mogiły?

#### Z obowiązków stanu.

Malżonkowie. Czy wiarę i miłość malżeńską, w czasie ślubu nawzajem zaprzysiężone, dochowaliście jedno drugiemu ze wszelką ścisłością? — Czy się starałeś, Mężu! o przyzwoite wygody i spokojność dla swojéj żony; czy widząc jéj uchybienia, ostrzegałeś ją miłości pełnémi wyrazami, i to w cztéry oczy, nie kompromitując jéj przed dziećmi, domownikami i obcymi, a jéj lekkie wady, czy znosiłeś cierpliwie? — Czy zawsze, Zono! byłaś uległą swemu mężowi, czy kochałaś i szanowałaś go, jako wyższego od siebie, jako opiekuna? czy dbałaś, aby w domu swoim od wszystkich miał należny szacunek, jako ojciec i gospodarz; by miał przyzwoite wygody? czy zawsze byłaś przed nim szczérą, roztropnie otwartą, nie ważniejszego nie poczynałaś, znaczniejszych wydatków nie czysty

niłaś bez jego wiedzy i rady?

Rodzice. Czy, Matko! będąc w stanie poważnym, ciagla miałaś baczność, aby wydać na świat niemowle we właściwym czasie, zdrowe, czy dlatego unikałaś ciężkiej pracy, mianowicie podnoszenia ciężarów i zbytecznego ruchu, czy się wystrzegałaś tego wszystkiego, coby cię przywieść mogło do zapalczywego gniéwu i nieukojonego smutku? – Czy nie przebiérałaś miary w pokarmach, a mianowicie, czy się nie dopuszczałaś pijaństwa, które już samo przez się bardzo zgubne wywiera skutki na niemowlę, do tego bywa przyczyną niebezpiecznego upadnienia? - Czy na świat wydanego niemowlęcia, gdy spostrzegłaś, żeś jest niezdrową lub gwałtownie poruszoną, nie karmiłaś, a przez to czy się nie stałaś przyczyną jego choroby lub śmierci? — Czy, sama nie mogąc karmić z powodu słabego zdrowia lub niedostatku pokarmu (bo to tylko uwalnia matkę od téj ścisłéj powinności), szukałaś wyręczycielki siebie zdrowej, chrześcijańskich obyczajów i szcześliwego temperamentu? - Czy, Rodzice! nauczaliście dzieci swoje, skoro mówić poczynają, paciérza, gruntownych zasad religii św., bojażni Bożéj, milości Boga ibliźniego, słowem, a nadewszystko przykładem? - Czyście pilnowali, aby dziatki z rana i wieczorem nigdy nie opuszczały zwyczajnych paciérzów? - Czy byliście troskliwymi, abyście ani słowami, ani czynami nie zgorszyli dzieci swoich i czy usuwaliście domowników, którzyby ich zgorszyć mogli? — Czy ku jednym dzieciom okazując większą miłość, nie zaszczepialiście między niémi niezgody i nienawiści? - Czy staraliście się dać im stosowne do stanu, funduszu i ich zdolności wychowanie? - Czy je za młodu wdrażaliście do pracowitości, do wypełnienia wszystkich powinności chrześcijańskich i czy w nich troskliwie wykorzenialiście okazujące się złe skłonności i wady, czy je sposobiliście do łagodności, rzetelności, skromności, sprawiedliwości i innych cnót chrześcijańskich?

Młodzież. Czy byliście z należytém uszanowaniem ku swoim rodzicom, przełożonym i starszym wiekiem? Czy unikaliście złego towarzystwa? — Czy nie traciliście wiele czasu na próżnowaniu i zabawach? — Czy uczyliście się pilnie udzielanych wam nauk? — Czy zachowaliście między sobą skromność w rozrywkach, w słowach i uczynkach? — Czy ćwiczyliście się w świętej pobożności?

Panowie i gospodarze. Czy dla swoich poddanych i czeladników byliście z uczuciem ojcowskiém? — Czy wglądaliście w konieczne ich potrzeby i przyzwoite wygody i czy staraliście się zaspokoić jak własne? — Czy nie obciążaliście ich zbytnio pracą? — Czy baczyliście, aby oni zadosyć czynili obowiązkom chrześcijańskim, aby prowadzili życie bogobojne? — Czy w nich złe nałogi, łagodnémi przestrogami, a w razie tych bezskuteczności, i ostrémi sposoby, łącznie z pastérzami parafijalnymi, staraliście się wykorzeniać?

Urzędnicy. Czyli nie staraliście się o urząd, powodowani widokami dumy, zarozumiałością, chciwością lub innémi jakiémi doczesnémi widoki? — Czy na urzędach zostając, uważaliście siebie jako namiestników Boga, jako narzędzie sprawiedliwości i Opatrzności Jego; czy te myśli towarzyszyły wam zawsze i były pobudką do ścisłego

wypełniania wielkich obowiązków waszych? — Czy nieznajomość prawa, cheiwość, względy ludzkie, własne widoki, opieszałość i t. p. nie naprowadzały was do rozmijania się ze świętą sprawiedliwością i do skrzywdze-

nia bliźniego?

Słudzy i podwładni. Czy zwierzchność swoję uważaliście jako namiestnictwo Boże na ziemi? — Czy okazywaliście jéj wszędzie i zawsze, gdzie nie zachodziło przestępstwo praw Bożych, posłuszeństwa, nie z bojazni, lecz z sumienia pochodzącego? — Czy nie uchybialiście dla niej winnego uszanowania i synowskiej miłości? — Czy byliście wiernymi szczerze służąc, pracując, pilnie strzegąc jej dobra, broniąc przed oszczercami jej sławy, i czy modliliście się za nią?

Oto w krótkich rysach okazany sposób rachunku sumienia, po których starać się powinnismy koniecznie poznać i przypomnieć wszystkie nasze słabości i upadki, oraz przypomnieć mniej więcej ich liczbę, i to stanowi pierwszy, nieodbicie potrzebny warunek św. Sakramentu pokuty, abyśmy doznali zbawiennych jego skutków. Amen.

## NAUKA IX.

# O żalu za grzéchy i mocném postanowieniu więcej nie grzészyć.

"Ofiara Bogu, duch strapiony: sercem skruszonym i uniżonym, Boże, nie wzgardzisz".

Psalm 19.

"Świętymi bądźcie, bom Ja jest święty Pan Bóg wasz" (Lev. XIX. 2). Oto jest jedyne zadanie, jakie Bóg wydzielił przez usta posłańca swojego Mojżesza każdemu człowiekowi. Dla spełnienia tego zadania, Bóg nieskoń-

czonéj dobroci podał sposób, podał swoje prawa i ustawy, które ściśle zachowująć, dojść może człowiek do téj świątobliwości wymaganéj, któréj skutkiem w doczesném życiu, jest miła zgoda z sumieniem, błogi spokój i czysta nie-biańska roskosz w duszy, jakiéj świat ze wszystkiémi powaby swojémi sprawić nie może; któréj nagrodą, słowem Bożém zapewnioną, jest królestwo niebieskie na całą wieczność, jest sam Bóg. O jakaż zapamiętałość! co za nierozum, co za obłakanie i szał człowieka, nie pracować całą potęgą ducha swojego, dla zostania świętym, podo-bnym Bogu samemu, dla osiągnienia korzyści nieskończonéj ceny, dla najwyższego uszczęśliwienia siebie na całą wieczność; lecz podniósłszy rokosz przeciwko Bogu, żyć na oślep, żyć podług popędu zmysłowości źwiérzęcej, w bezustannej kłótni z sumieniem, doświadczać gorzkich jego wyrzutów i zarabiać na zgubę wieczną. Co to za ogromne zuchwalstwo, co za czarna niewdzięczność nie słuchać Boga, który, ojcowską dobrocią powodowany, wydał człowiekowi rozkazy swoje dlatego jedynie, abyśmy je spełniając, zapewnili sobie istotne dobro doczesne i wieczne. Otóż po przejrzeniu się w prawach i ustawach Bożych, niby w lustrze jakiém, postrzeżemy, że niektóre z nich przestąpiliśmy, nie postuchaliśmy Stwórcy, najwyższego Pana, najwięk-szego Dobroczyńcy i najlepszego Ojca naszego; lecz postuchaliśmy skażonych namiętności swoich, daliśmy się uwieść ludziom zepsutym, poszeptom szatana; a tak prze-łożyliśmy te namiętności, tych ludzi i szatana nad nicbieskiego Ojca. Odebraliśmy od Niego swój dział, to jest: dary przyrodzone i nadprzyrodzone, życie, siły ciała i zmysły, odebraliśmy rozum razem z pochodnią wiary i nauki, do rozpoznania co jest moralnie dobrém, a co złém, serce czułe, zdolne do kochania tego, co jest istotnie dobrém, wolę do trzymania się dobrego, odebraliśmy życie duchowe, czyli łaskę poświęcającą przez Chrzest święty: oczyszczonych, poświęconych, przyobleczono nas w białą sukienkę, nadającą nam prawo znajdowania się na godach niebieskiego Baranka. Gdy, na niedolę naszą, z tym odebranym działem oddaliwszy się od Ojca naszego w odległe, w obce kraje, zmarnowaliśmy te drogie dary, poplamiliśmy ową sukienkę godową, przyszliśmy do nędzy duchowej,

zasłużyliśmy na wieczne odrzucenie od Boga; cóż nam wtenczas pozostaje innego, jak znienawidziéć takie nasze postepowanie, gniéwać sia za nie na samych siebie i ża łując za grzéchy swoje, w gorzkości duszy zawołać z pokutującym Dawidem: "Zmiluj sie nademna, Boże! według wielkiego miłosierdzia Twego; Tobiem samemu zgrzészył i uczyniłem złość przed Tobą" (Psalm L. 1-6). "W płaczu moim będę umywał na każdą noc łóżko moje; łzami mojémi bede poléwał poseiel swoje" (Psalm 6-7). Lub zawołać z Izajaszem: "Bedeć rozmyślat wszystkie lata moje w gorzkości duszy mojej" (Izajasz XXXVIII. 15). Oto przykład żalu za grzéchy w starym Zakonie. I Jezus Chrystus wskazuje grzesznikom żal podobny w przypowieści swojej o synu marnotrawnym, który powróciwszy do ojca, upadlszy mu do nóg, zawołał, rzewnémi zaléwajac się łzami: "Ojcze! zgrzészytem przeciw niebu i Tobie.

Jużem nie jest godzien być zwan synem Twoim".

Żal za grzéchy jest najważniejszem warunkiem, bez dopełnienia którego, przy świętym Sakramencie Pokuty nié można otrzymać odpuszczenia grzéchów. Bez żalu znieważa się ten święty Sakrament, czyli popelnia się zbrodnia świętokradztwa. Gdy pokutujący, mimo troskliwości w rachunku sumienia, nie przypomniał sobie niektórych grzéchów, gdyby inne na świętéj spowiedzi zapomniał wyznać, w takim razie, przy żalu za wszystkie grzéchy i te mu odpuszczone będa. Choroba, odejmując mu mowę, uwalnia pokutującego od spowiedzi. Gdyby nawet kto się znajdował w przypadku śmierci, bez możności spowiadania się, a uczynił doskonały żal za grzéchy, to żal ten, przy szczéréj chęci spowiadania się i bez rozgrzészenia kapłana jedna mu odpuszczenie grzéchów. Śmierć, prędko nadchodzaca, uwalnia grzesznika i od zadoścuczynienia za grzechy w tém życiu, ale nie zgoła uwolnie nie może od żalu za grzéchy, nie go nié może zastąpić. Skoro konieczna potrzeba żalu, skoro taka moc jego w świętym Sakramencie Pokuty, zatém wiedziéć potrzeba, na czém zależy jego doskonałość. Zalu doskonałego czyli skruchy pięć jest następujących przymiotów:

1. Powinien być wewnętrzny czyli serdeczny. Ponieważ grzésznik przekłada stworzenie nad Boga, swoje wolę, swoje dziwactwa, swoje upodobania wyże stawia nad wolę Boga, takie postępowanie jest nieładem powszechnym z serca czyli z woli; tam jest siedlisko złego i sama jego istota; otóż żal, będący lékarstwem na to złe, powinien być w sercu, aby w niém zniweczył nieporządną miłość stworzenia, a w jéj miejsce zaszczepił miłość Stwórcy. A zatém łzy, oświadczenia, jęki, również jak i wszystkie inne zewnętrzne znaki żalu, są tylko złudzeniem i kłamstwem, jeżeli w sercu nie czuje się obrzydzenia grzéchów, jeżeli wola nie jest zmienioną. Bóg na samych zewnętrznych znakach nie przestaje, lecz wymaga skruszonego i upokorzonego serca, jak powiada przez usta Joela, proroka: "Nawróćcie się ze wszystkiego serca twego.... i rozdziérajcie serca wasze, a nie szaty wasze" (Joel II. 12—13).

2. Żal powinien być najwyższy. Grzéch śmiertelny należy nam w większém miéć obrzydzeniu i wstręcie, aniżeli jakiekolwiek, nawet największe złe, spotkać nas mogące; bardziéj martwić się powinniśmy tém, żeśmy grzéch popełnili, aniżeli tém, żeśmy utracili coś dla siebie najmilszego. Przyczyna tego prosta: przez grzéch śmiertelny utracamy Boga, który jest najwyższém dobrém naszém. Słuszna więc rzecz, abyśmy się martwili tą stratą więcéj, niżeli jakąkolwiek inną. Grzéchem, przez który utracamy Boga, powinniśmy się brzydzić, jako złem największem. Jeżeli tak nie jest, natenczas żal nasz nie jest największym, natenczas przekładamy jeszcze stworzenie nad Stwórcę, Barabasza nad Jezusa Chrystusa. O jakże rumienić się mamy, że nam przychodzi tak trudno wzbudzić w sobie za grzéchy żal największy.

Tego najwyższego żalu nie jest znakiem, aby on był najdotkliwszym ze wszystkich zmartwień i udręczeń, aby się on rozpłynął w boleściach, we łzach i łkaniu, jak się to dzieje po stracie rodziców, lub innych drogich nam osób; dlatego, dopóki dusza z ciałem połączona, większe w niéj czynią wrażenia i bardziéj ją poruszają rzeczy zmysłowe, aniżeli inne, niepodpadujące pod zmysły. Dosyć, abyśmy gotowi byli wewnętrznie, w duszy przy pomocy łaski Boskiéj, znosić raczéj wszelkie dolegliwości i cierpienia, stracić wszystko, nawet i życie doczesne, aniżeli

dopuścić się choćby jednego grzéchu. Oto cecha najwyższego żalu.

3. Żal powinien być powszechny, obejmujący wszystkie grzéchy śmiertelne, których się dopuściło, nie wyłączając żadnego; inaczéj nié można pozyskać odpuszezenia i tych grzéchów, nad którémi żal się rozciąga i św. Sakrament Pokuty znieważonym przez to zostaje. "Kto czyni grzéch, z djabła jest", powiada Pismo święte (I. św. Jan. III. 8). Przeto miéć w obrzydzeniu popełnione grzéchy, a choć do jednego zostawić w sercu skłonność, znaczyłoby niejako rozdzielić serce swoje między Bogiem a szatanem. Bogu bardzo niepodoba się ten podział; On wymaga po nas, abyśmy Mu całe oddali serce. gdy powiada przez proroka: "Nawróćcie się do mnie ze wszystkiego serca waszego". Tymczasem, na nieszczęście. ludzie pogrążeni w jakimkolwiek nałogu, mają zwyczaj czynić te nader smutne wyjątki i popełniają świętokradztwo przy świętych Sakramentach pokuty i komunii.

4. Zal powinien być nad przyrodzony, pochodzący z pobudek nadprzyrodzonych. Kto żałuje za grzéchy dlatego, że go nabawiły zmartwienia, wstydu, ściagnęly na niego doczesną karę jaką, albo, że były przyczyna jakichś strat lub nieszcześć; kto żałuje n. p., że się dopuścił grzéchu pijaństwa, że wywracając się nabył kaléctwa, w zimie odmroził rece czy nogi, że go okradziono i t. d., ten żałuje żalem przyrodzonym, a ten jest nieskuteczny do wyjednania u Boga odpuszczenia grzéchów. Zalem nadprzyrodzonym i doskonałym jest: gdy się ma na celu samego Boga i pokutujący dlatego jedynie brzydzi się grzéchem, że nim obraził Boga, zasługującego na najwyższą miłość; a więc żal z tych pobudek, że grzészac utracilismy prawo do nieba, otworzyliśmy sobie piekło i zasłużyliśmy na wieczna karę taki żal nazywa się przyrodzonym, niedoskonałym, bo jest niewolniczym, jak powiada św. Augustyn: "Grzésznik, który opuszcza grzéch swój, tylko z bojaźni piekła, nie boi się grzechu, lecz kary za niego i nie przestalby grzészyć, gdyby to mógł uczynić bezkarnie". I taki żal, jako dla grzésznika torujący drogę do miłości Bożéj, pochwala ten wielki doktór Kościoła świętego, mówiac:

"Oby się poczęła w sercu twojém bojaźń, albowiem początkiem mądrości jest bojaźń Boża, bo ona gotuje miejsce miłości Boga. Gdy zaś w niém zamieszku miłość, bojaźń, która jćj zgotowala miejsce, precz będzie wyrzucona. Bo o ile wzrośnie miłość, o tyle zmniejszy się bojaźń, a skoro tamta zupelnie odziedziczy serce, to z niego

ustapić musi".

Żal powinien być połaczony z trzecim warunkiem do spowiedzi, to jest: z mocném postanowieniem nie grzészenia więcej i to połaczenie największym właśnie jest dowodem doskonalości żalu. Bo jeżeli żal był prawdziwym, serdecznym, największym i przyrodzonym, jeżeli rzeczywiste było obrzydzenie grzéchów, to koniecznie musiało nastapić mocne przedsięwzięcie unikania ich nadal, to musiały być obmyślane środki do powstania ze złych nałogów, albo pokututujący prosi spowiednika o wskazanie tych środków; musiało być postanowienie unikania wszelkich okazyj, wiodących do grzéchów. Że przedsiewziecie powinno być względne, a nie warunkowe, skuteczne, powszechne, to jest rozciągające się do wszystkich grzéchów po szczególe, wyraźne, pewne i formalne. To usposobienie, ta gotowość nieobrażania więcej Boga i zaczęcia życia lepszego, jest koniecznie potrzebna; kto bez niéj sadzi, że żafuje za grzechy, ten się myli, ten niby chce podejšé Boga. Ten, jakby mówił w podobny sposób: bardzo mi przykro, żem obraził Cie, mój Boże, prosze i błagam, abyś mi przebaczył, ale nié mam zamiaru wstrzymać się nadal od grzéchów, bo toby mie kosztowało bardzo wiele. Gdyby twój przyjaciel obraziwszy cię, tak przepraszał, czybyś podobnych slów nie poczytał za szyderstwo, a żalu jego za obłude?

Pewien świątobliwy pokutnik tak się gotował do świętej spowiedzi: uczyniwszy ścisły rachunek sumienia, gorące do Boga zasyłał modły o żał doskonały za grzechy. Skończywszy modlitwę, odbywał myślą trzy stacyje: jednę do piekła, drugą do nieba, trzecią na górę Kalwaryi. W piekle okiem wiary oglądał miejsce, na które, jak się mu zdawało, zasłużył, w pośród pożerających wiecznych płomieni. w okropnem towarzystwie czartów i potępionych. Przejęty bojaźnia, dziękował Bogu, że go tam je-

szcze nie stracił; błagał także o milosierdzie i łaske, aby nigdy w to nieszczęście nie popadł. Potém wstąpił do przybytków chwały i szcześcia. Na widok nieba, tego świetego Jeruzalem, promieniejacego się Boską światłością, napełnionego najczystszemi rozkoszami, wzdychał i płakał, że grzéchami swojémi zamknął sobie do niego bramę; blagał Boga, aby mu je otworzył i prosił w tém o przyczyne świetych pokutników: Dawida, św. Piotra, świetej Magdaleny i św. Augustyna. Nakoniec, wstąpił na górę Kalwaryi. Tam, wpatrując się w ukrzyżowanego Zbawiciela, tak samo do siebie mówił: "Otóż moje dzieło, ja to jestem przyczyna boleści, które Jezus Chrystus cierpiał; ja to razem z innymi grzésznikami okryłem obelgami i ranami mojego Zbawiciela i mojego Ojca, od którego same tylko największe dobrodziejstwa odbiérałem, ja to Go ukoronowałem cierniem, ja Go ukrzyżowałem i zadałem Mu śmierć haniebna. O Jezu! cóżeś mi uczynił złego, żem tak z Toba postapił? Tyś mie ukochał aż do zbytku, czyż nawzajem nie powinienem był kochać Ciebie bez końca? Oh! ponieważ jesteś nieskończenie godny kochania, kocham Cię i żałuje, żem Cię obraził!

Oto nauka i przykład wzbudzenia w sobie żalu za grzéchy i lubo sam rozum, wiarą Boska oświecony, podaje nam do tego dwie wielkie pobudki: bojaźń i milość, lecz one same nie sprawia pożadanego skutku bez szczególnéj ľaski Boga, albowiem Jego to dzieľem ze zlego na dobrego odmienić człowieka, jak powiada przez usta Ezechijela, proroka: "Dam im... ducha nowego do wnętrzności ich i odejmę serca kamienne z ciał ich i dam im serca miesiste. Zeby chodzili w przykazaniach moich, a strzegli sądów moich i czynili je, aby mi byli ludem, a Ja im był Bogiem" (Ezech. XI. 19—20). Dlatego, po uczynieniu rachunku sumienia, z podniesioną duszą i sercem odezwijmy się do Najmilszego Zbawiciela naszego: Boże niewysłowionej dobroci i nieprzebranego miłosierdzia! Tyś raczył wyrzec: "Nie chcę śmierci grzésznika, tylko, aby się nawrócił i żył". Tyś sam i teraz moje w zgubnéj nieczułości poruszył serce, abym się wrócił do Ciebie, Panie! dokończ swojego dzieła, zmiękcz do ostatka zatwardziałość moję, niech się kruszy i rozpada z żalu, żem,

znikomościa zaślepiony, obraził Ciebie, Stwórce, Najwyższego Pana, najlepszego Ojca i Odkupiciela swojego; że za niepojętą miłość Twoję, za całkowite poświęcenie się Twoje, odpłaciłem Ci czarną niewdziecznością, stając sie nieposłusznym Tobie. O! co za dzikie zaślepienie! zrzuciwszy z siebie dobrowolnie przyjęte słodkie jarzmo, lekki ciężar, zrzekłszy się przysposobionego synowstwa Bożego, dziedzictwa niebieskiego królestwa, uciec pod podłą choragiew szatana, zostać znów niewolnikiem jego i zwiérzę-cych namiętności swoich. Ty sam, o Panie! zerwij do ostatka pety, pokrusz sprośne kajdany tego niewolnictwa; Ty sam na zawsze odwróć wole moje od złego i zatop ja w najświętszej woli swojej; Ty we mnie ożyw wiare, aby ona w ciągu całego życia mojego przyświecała wszystkim ścieżkom, któremi mam odbywać te doczesną pielgrzymkę. Ożyw nadzieję otrzymania odpuszczenia grzechów i osiągnienia dóbr wiecznych, aby ona posłużyła mi za tarczę na pociski nieprzyjaciół zbawienia. Ty sam, nakoniec, o Panie! rozpal w ostygłém sercu mojém ogień miłości Bożej, aby on, straciwszy wszystkie przeszłe grzéchy i wszelka nadal skłonność do nich, zagrzewał mie w ciagu calego życia do żądz, myśli i czynów, jedynie podobająevch sie Tobie. Amen.



# NAUKA X.

# O spowiedzi albo wyznaniu grzéchów.

"Wyznam przeciwko sobie nieprawość moję Panu: a Tyś odpuścił niezbożność grzéchu mego".

Ps. XXXI.

Czwartym warunkiem świętego Sakramentu pokuty jest: spowiedź, czyli oskarżenie siebie przed kapłanem ze wszy-

stkich grzéchów swoich po szczególe. Potrzebnym jest ten warunek w świętym trybunale pokuty: aby siedzący na nim Sędzia mógł nad grzésznikiem wykonać daną sobie od Boga-człowicka Jezusa Chrystusa władzę odpuszczenia lub zatrzymania grzéchów; aby poznawszy jego winy, mógł podać sposób zadośćuczynienia za nie sprawiedliwości Bożéj; aby poznawszy stan jego sumienia, złe jego nałogi i skłonności, mógł wskazać środki do powstania z nich, jak lekarz musi wywiedziéć się o niemocy chorego, aby na nie przepisał skuteczne lekarstwa. Trybunał pokuty bardzo się różni od trybunałów ludzkićj sprawiedliwości, a nawet od trybunału Boskiego po śmierci człowieka; tam bowiem wykonywa się sama surowa sprawiedliwość, tu miłosierdzie i przebaczenie. Aby otrzymać przebaczenie, odpuszczenie grzéchów, aby się pojednać z Bogiem i odzyskać spokój wewnętrzny, spowiedź nasza powinna być:

1. Prosta i szczéra. Prostocie sprzeciwia sie dwoistość umysłu, dwoistość serca i dwoistość języka: gdy przystępujemy do spowiednika nie z taką wiarą jak dzieci, nie z gotowością słuchania w tém wszystkiem, co należy do naszego zbawienia i wypełnienia święcie wszystkiego, co powié; gdy wierzymy tylko temu, co się najbardziej zgadza z naszym humorem i usposobieniem, z naszémi wyobrażeniami i osobistémi skłonnościami. I tak naprzykład: gdy spowiednik udziela nam przestrogi, jednych rzeczy zakazuje, drugie zaléca, abyśmy wrócili na zbawienną drogę, a my z początku niby się na to zgadzamy, potém jednak tysiącznych używamy wymówek, spiéramy się i, że tak powiem, targujemy się z nim, aby jak najmniejszym kosztem osobistym zakończyć tę sprawę, tedy przez to okazujemy dwoistość umyslu. Prostota zaś umyslu na tém zależy, aby w osobie spowiednika uważać samego Zbawiciela, którego rzeczywiście zastępuje on miejsce; aby z ufnościa i dzieciecem poddaniem się, bez rozbierania i robienia zarzutów, przyjmować podane przez niego prawidła postepowania i potém do nich zastosowaś sie ściśle. Dwoistość serca okazuje się wtenczas, gdy chcemy osiągnąć cel, a zupełnie lub w części odrzucamy środki. Chcemy dostać sie do nieba, a nie chcemy wyrzec się grzéchów i unikać okazyj do nich wiodacych, nie chcemy

ani czuwać nad sobą samymi, ani poskramiać swojego humoru i namiętności, ani pokutować, ani ćwiczyć się w cnotach chrześcijańskich. Tak postępować, znaczy: chiéć i nie chciéć; jestto: jakby miéć dwa serca. Prostoty zaś serca jest znakiem cheć prawdziwa zbawienia i silna, niewzruszona wola użycia środków do tego wiodących, jakiémi sa: pilne unikanie grzechów i okazyj do nich wiodacych, ściste pełnienie wszystkich powinności chrześcijań-skich i powinności stanu, wykonywanie oraz cnót chrześcijańskich. Dwoistość języka jest: gdy kto się oskarża, okazuje się być winnym, lecz gdy potém daje mu spowiednik przestrogi i rady, wtenczas winy swoje składa na inne osoby, w zwiazku z nim będące: Przeciwnie, prostota języka przy spowiedzi zależy na tém, aby siebie oskaržać, a nie uniewinniać, aby ani miéj. ani więcéj, lecz tyle tylko przed spowiednikiem opowiedziéć pokrótce, co należy do rodzaju, liczby i ciężkości grzéchów, nie nie dodając, ani ujmując. Ta prostota daleką jest od wyliczania szczegółów niepotrzebnych, do opowiadania historyj, z grzéchami nié mających styczności, od używania wyrażeń wymuszonych. Prostotą przejęty grzésznik stara się spowiednikowi dać poznać stan swojego sumienia taki, jakim jest rzeczywiście, bez wybiegów i dwuznaczności, bez fałszu, wykrętów i udawania, czego używają ci, którzy grzéchy śmiertelne wystawują, jak powszednie, którzy rzeczy pewne podają za wątpliwe, którzy w końcu zmniejszają złość grzéchu przez zamilczenie lub niedokładne objaśnienie towarzyszących mu okoliczności. Na nie się nie przyda ukrywać przed Bogiem, który przenika i widzi wszystkie skrytości serca. Spowiednika tylko na swoje zgube oszukać można, lecz nie Boga.

2. Spowiedź powinna być **pokorną**; bo cóż jest w istocie spowiedź? wszakże nie jest ona ani powieścią jaką, ani historyją obojętną, ale jest wyznaniem winy, okrywającéj poniżeniem, wstydem i hańbą; jest wyznaniem najczarniejszéj niewdzięczności, najsromotniejszego wiarołomstwa i najnikczemniejszéj zdrady względem Boga. Tém wszystkiém właśnie jest grzéch. Grzésznik tedy pokornym być powinien w duszy i ta pokora rozléwać się ma po całéj jego powierzchowności; powinien klęczeć

przy konfesyjonale, w ubiorze przyzwoitym, skromnym, bez wszelkiego światowego stroju, w postawie błagającego winowajcy, wyznawać swoje grzéchy pokornie, przypisując je własnéj tylko złości i uniżając się w obliczu Boga, jako nędzarz, żebrzący Boskiego miłosierdzia; powinien z pokorą przyjmować od spowiednika przestrogi i wyznaczoną od niego pokutę. Jakże są nędzni, albo raczéj jakże są dumni owi pokutnicy, którzy zamiast przyjęcia z uległością, co im spowiednik poleca, okazują niezadowolenie, użalają się, szemrzą i jak adwokaci, zaczynają bronić swojéj sprawy! W takim razie zmienia się rola spowiednika. Ten sędzia, od Boga postanowiony, musi także jak adwokat bronić sprawy swojego Pana. O! przytrafia się to niekiedy, na nieszczęście, przy świętym trybunale pokuty.

3. Spowiedź powinna być czystą co do zamiaru, to jest: grzésznik przystępować powinien do świętego trybunału pokuty z tém usposobieniem, aby powstać z grzéchów i odmienić życie, a nie dla zwyczaju tylko, nie dla utrzymania opinii dobrego Chrześcijanina. Powinna być czystą co do woli, to jest: wolną od owych skrupułów, które nudzą spowiednika i męczą pokutującego, które mieszają spokój duszy jego, zmuszają do powtarzania sto razy jednych i tych samych rzeczy. Najlepszym środkiem do uniknienia skrupułów, jest ślepe posłuszeństwo spowiednikowi; co on powié, już z góry uważać wszystko za słowa Zbawiciela, a potém postępować sobie śmiało, bez względu na skrupuły, bo inaczéj obłąka się pokutujący, albo goniąc za czczémi marami, zejdzie z drogi pobożności.

4. Spowiedź powinna być roztropną. Spowiadający się, wyznając własne błędy, obowiązany oszczędzać sławę bliżniego; to jest nie wymieniać uchybień cudzych, jeżeli ich sam nie był uczestnikiem, jeżeli tego nie wymaga wyjaśnienie wykroczeń własnych, albo zasiągnienie rady spowiednika dla odwrócenia współwinowajcy od złego, lub zapobieżenia grzéchom podwładnych. I w takim razie nie należy bynajmniej nikogo wymieniać po imieniu lub nazwisku. Wypada tylko koniecznie, co do grzéchu nieczystości, dla uzupełnienia spowiedzi, wspomnieć o stanie lub stopniu pokrewieństwa osoby, z którą grzéch

popełnionym został. Nietylko nieroztropnością, lecz nawet jest grzéchem obmowy wyjawiać, bez potrzeby, winy innych.

5. Spowiedź nakoniec powinna być całkowita. Pokutujący powinien wyznać przed spowiednikiem wszystkie grzéchy swoje, nie w ogólności, lecz wszystkie po szczególe, co do rodzaju i co do liczby, jeżeli się nie pamięta pewnéj, to choć przybliżonéj. Dobrowolne zamilczenie choć jednego grzéchu śmiertelnego, czyni święty Sakrament pokuty nieważnym, rodzi świętokradztwo, które jest haniebną zniewagą świętego Sakramentu; w takim razie, zamiast przebłagania i ukojenia gniéwu Boga, nową czyni się Mu obelge, jakbyśmy naigrawali się z Niego. Przez nie depcemy niejako Krew Syna Bożego, która padając na niegodnego pokutnika, ponosi wieksza sromote, aniżeli poniosla, gdy ja zajadłość żydowska rozléwała po ziemi; w takim razie najzbawienniejsze lékarstwo na uléczenie jego sporzadzone, w trucizne dla siebie zamienia. Zamilczenie cięźkiego grzéchu pochodzić zwykło albo z bojażni, aby spowiednik nie naznaczył ciężkiej pokuty, nie upominał, albo ze wstydu. Co za nierozsądek, co za brak wiary, lękać się upomnienia, doczesnéj kary, a nie lękać wiecznéj, w porównaniu do któréj owa doczesna, jakkolwiek byłaby ciężka, niczém zostanie; lekać się wstydu wyznania jakiego czynu haniebnego przed człowiekiem, gdy się nie wstydziło popełnić go w obliczu Boga! lekać się wyznać przed jedną osobą ułomną z siebie, któréj usta są skrępowane Boskiémi i ludzkiémi prawami do najściślejszego sekretu, a nie lękać się popełnienia zbrodni podwójnego świętokradztwa, bo znieważenia świętych Sakramentów pokuty i komunii i świętokradztwa tyle razy powtarzającego się, ile się odbywa świętych spowiedzi,, po któréj grzéch śmiertelny zamilczanym został; nie lękać się okropnych zgryzot sumienia, nie lękać się wstydu i haúby przed całym światem i dworem niebieskim, gdy się odkryje ten występek w czasie sadu ostatecznego, jako niezgładzony przez pokutę! Wyznać powinien także okoliczności, towarzyszące grzéchom, które powiększają lub zmniejszają ich ciężkość. Témi okolicznościami są: Kim jesteś, co zgrzészyłeś, gdzie, kiedy, przy czyjej lub jakiej pomocy?

Naprzykład, wiedzac, bracie katoliku, o cieżkości jakiego grzéchu, a popełniłeś go, albo nie wiedząc, miałeś dowiedzenia się sposobność, a tę zaniedbałeś; stąd twoje przestępstwo jest większe, aniżeli tego, który nie znał cieżkości podobnego grzechu i nie miał sposobności dowiédzenia sie o tém. Jestes ojcem lub jakim zwierzchnikiem, który masz ścisły obowiązek zapobiegać, aby nie grzészviv twoje dziatki, albo podwładni, a ty sam grzésząc, ich zgorszyłeś. Co, gdzie? Ukradłeś, czy rzecz wielką czy małą, dziesięć złotych od magnata, czy złotego od ubogiego? grzéch ostatni cieższym bedzie od piérwszego, albowiem ubogiemu stałeś się przyczyna wielkiego niedostatku i nedzy; ukradłeś rzecz kościelna albo świecka w kościele, popełniłeś zbrodnie świetokradztwa; Kiedy? Dopuściłeś się grzéchu pijaństwa; ten będzie cięższym, popełniony w dniach pokuty, to jest: w wielkim poście, w adwencie i t. d., albo w dniach świątecznych, a jeszcze cięższym popełniony w karczmie, obok kościoła, w czasie Mszy świętéj, ze zgorszeniem niewiernych. Przy czujej lub jakiej pomocy? Namawiałeś dzieci albo podwładnych, aby rzecz jaką dla ciebie ukradli. Świętych rzeczy używałeś do jakichś guseł i t. d.

Lubo grzéchy śmiertelne, w Piśmie świętém oznaczone przez wyrazy: biada, królestwa niebieskiego nie dostąpią, godni są śmierci i t. p., są istotną materyją świętego Sakramentu pokuty, a powszednie odpuszczają się przez spowiedź powszechną, (dlatego należałoby, aby każdy z wiernych umiał takową), przy prawdziwym za nie żału, i przez inne ćwiczenia religijne; lecz że zbyt niekiedy trudno dojrzéć granicy między grzéchami śmiertelnémi a powszedniémi, przeto bezpieczniéj i te wyznawać na świętéj spowiedzi. A ktoby tak był szczęśliwym, iż nie poczuwałby się do żadnego grzéchu śmiertelnego, a chciał przez świętą spowiedź przygotować się do przyjęcia najświętszego Sakramentu i otrzymania odpustów, przywiązanych do pewnych uroczystości, powinien, po wyznaniu powszednich grzéchów, wyznać choć jeden śmiertelny, lubo odpuszczony, z dawniejszych spowiedzi, aby przez to dać materyją istotną do świętego Sakramentu pokuty,

a sobie miéć za pobudkę do żalu doskonałego czyli skru-

chy, która koniecznie jest potrzebną.

Oto pokrótce opisane przymioty dobréj spowiedzi. Aby ją tém godniéj odprawić, niechaj nam, przystępującym do tego świętego Sakramentu zawsze towarzyszy myśl: że może ta święta spowiedź jest już ostatnią przed śmiercią; gdyby nią była, jakbym się usposabiał do jéj odprawienia? Sam ten akt święty powinien się odbywać

w następujący sposób:

Należałoby, by pokutujący wyznawał grzéchy klęcząc, a w razie niedogodności stojąc, i rozpoczynać powinien w taki n. p. sposób: przystępując do spowiednika, uzbroiwszy się znakiem krzyża świętego, powiedziéć naprzód: "Błogosław mię, Ojcze", po otrzymaniu błogosławieństwa, stanąwszy bokiem mówić do ucha, a nie do ust (jak to niekiedy bywa): "Niech będzie pochwalony Jezus Chrystus", następnie: "Spowiadam się Bogu wszechmogacemu, błogosławionej Maryi, zawsze Pannie, błogosławionemu Janowi Chrzcicielowi, świętym apostołom: Piotrowi i Pawłowi, wszystkim świętym i Tobie Ojcze, żem zgrzészył myśla, mową i uczynkiem"- Potém należy powiedziéć, nie czekając zapytania, jak dawno byłeś w spowiedzić, czy na niej otrzymałeś lub nie rozgrzeszenie, czy odprawiłeś pokutę, czy nie zapomniałeś jakiego grzéchu na ostatniej spowiedzi, a teraz oskarżać się z największą pokorą i ze skruchą ze wszystkich grzéchów na nowo popełnionych, mówiąc wyraźnie: Obraziłem Pana Boga mojego...

Wyznanie grzéchów trzeba kończyć témi słowy: "więcej nie pamiętam, żałuję za te grzéchy, które wyznałem, jak i za te, których może zapowniałem wyznać, jak i za te, których może i nie poczytuję za grzéchy; serdecznie żałuję za wszystkie grzéchy całego życia mojego, jedynie dla miłości Boga; starać się będę wszystkiémi siłami, przy pomocy łaski Boskiéj, poprawić się, a Ciebie, Ojcze, proszę o naznaczenie stosownéj pokuty". Następnie odpowiadać z powolnością na pytania kapłana, jeżeliby jakie zadawał; słuchać z uszanowaniem przestróg i napomnień jego, przyjąć naznaczoną pokutę, zdać się zupełnie na rozsądek i sumienie jego, gdyby mu się zdawało na czas dalszy odłożyć rozgrzészenie; a w razie otrzymanego roz-

grzészenia skupić myśl dla wzbudzenia w sobie zalu doskonalego za grzéchy, i skłoniwszy nisko głowe, kończyć spowiedź powszechną, bić się trzykroć w piersi, przy wymawianiu tych wyrazów: "moja wina! moja wina! moja najwieksza wina! Dlatego proszę błogosławionej Maryi zawsze Panny, błogosławionego Jana Chrzeiciela, świetych apostołów Piotra i Pawła, wszystkich świętych i ciebie Ojcze, o modlenie się za mnie do Pana Boga naszego". Naostatek jak on jawnogrzésznik, nie śmiejac oczu podnieść, a bijąc się w piersi, błagać jego słowami miłosierdzia Bożego: "Boże, bądź miłościw mnie grzésznému". W tym czasie kapłan nad głeboko upokorzonym pokutnikiem wzywa milosierdzia Bożego przez następująca modlitewkę: "Niechaj Bóg wszechmogacy ulituje się nad tobą, a przebaczywszy ci twoje grzéchy, niechaj cię wprowadzi do żywota wiecznego. Amen". Gorliwościa powodowany Kościół Boży, nie przestając na téj modlitwie, kładzie w usta kapłana druga, która on, wyciągnąwszy prawą rękę nad pokutnikiem, mówi: "Niechaj Bóg wszechmogacy i pelen milosierdzia da ci odpuszczenie, rozgrzeszenie i przebaczenie wszystkich grzechów twoich. Amen". A potém wymawia nad nim wszechmocne słowa rozgrzészenia: "Pan nasz Jezus Chrystus ciebie rozgrzésza i ja powaga Jego... ciebie rozgrzészam od grzéchów twoich, w Imię † Ojca, i Synat, i Ducha † świetego. Amen".

O chwilo uroczysta! pękają więzy piekielne, które dotąd krępowały grzesznika; dusza jego odzyskuje życie sobie właściwe, przez powrót łaski Boga poświęcającej, szatan z niej ustępuje, kasuje się dekret potępienia, zamyka się piekło pod jego stopami, nad głową otwiera się niebo; tam złotemi głoskami zapisuje się na nowo imiejego do księgi chwały; jego szata we krwi Baranka wymyta. znowu czysta i piękna, jaką była, gdy ją na Chrzeie świętym odebrał; przywracają mu się przeszłe zasługi przez grzech utracone, Przenajświętsza Trójca patrzy na niego z upodobaniem, radują się Aniołowie i Duchy niebieskie. Nadzieja jego ożywiona: z rozrzewnieniem, łzą zroszonemi oczyma widzi on o kilka kroków przed sobą ucztę Eucharystyczną; dalej widzi przygotowane dla siebie wieczne gody Baranka. Szczęśliwy kapłan, że wrócił Boskiemu

Pastérzowi zbłąkaną jego owieczkę, dla zapewnienia jej wytrwałości, błaga dla niej o siłę i o błogosławieństwo niebios, mówiąc: "Niechaj męka Pana naszego Jezusa Chrystusa, zasługi błogosławionej Maryi Panny i wszystkich świętych, niechaj wszystko, cokolwiek uczynisz dobrego i cokolwiek zniesiesz przykrego, posłuży ci do otrzymania odpuszczenia grzechów twoich, do powiększenia w tobie łaski i wyjednania ci wiecznej nagrody. Amen.

Pokutujący, odzyskawszy prawo synowstwa Bożego, ma prawo i do ziemskiego dziedzictwa niebieskiego Ojca swojego. Tém dziedzictwem jest spokój, spokój wewnętrzny jakiego świat dać nié może, spokój sumienia, napełniajacy duszę niewysłowioną rozkoszą, który zastępuje wszystko, a którego nic zastąpić nié może. Takim to spokojem obdarza kapłan, mówiąc: "Idż w spokoju", i daje znak

oddalenia się od konfesyjonału.

O niepojetéj dobroci niebieski Pasterzu! Ty szukasz zbłakanéj owieczki przez posłańców swoich kaznodziejów, Ty, w osobie spowiednika, zasiadłszy na tronie miłosierdzia, wołasz do grzészników: "Pójdźcie do mnie wszyscy, którzy pracujecie i jesteście obciążeni, a ja was ochłodze". Spracowany, zmęczony pod ciężkiém brzemieniem grzéchów moich, pójdę o Boże! pójdę i rzucę się do nóg namiestnika Twojego. Jemu nadałeś, Panie! władze potargania na mnie więzów szatańskich, władzę wyléczenia ran duszy mojéj; cześć i chwała miłosierdziu Twojemu! Lecz aby mógł użyć téj zbawiennéj władzy, poznać wprzód powinien chorobę i niemoc méj duszy: zatém pragnę mu odkryć wszystkie tajniki sumienia, wszystkie skrytości serca; pragnę wyznać przed nim sercem i usty wszystkie nieprawości moje. Przybądź, Panie, na pomoc, wstąp do serca i ust moich i sam racz je usposobić, aby ta święta spowiedź moja wszystkie miała potrzebne przymioty: abym się obwinił ze wszystkich przestępstw moich, bez żadnéj ogródki, abym nie zmniejszał ich sromoty i wielkości, abym ich nie opowiadał kapłanowi obojętnie i nieczule, lecz abym się oskarżał w duchu pokuty i w prawdziwej goryczy serca. Uczyń mię, Panie, powolnym na nauki, które przez usta namiestnika Twego udzielać mi będziesz; nie dozwalaj opiérać się prawdom, jakie mi dawać będziesz

poznać i zbawiennym chęciom, jakie zechcesz w sercu mojém wzbudzić. Daj także i jemu, Panie! potrzebne światło do dokładnego rozpoznania stanu duszy mojéj i do przepisania skutecznych na jéj choroby lekarstw. Udziel mu, Panie, owéj świętćj gorliwości, która porusza, przenika i odmienia serce, aby na zawsze utwierdził moje serce w nienawiści ku występkom i w pełnieniu enoty. Błagam Cię o to, najłaskawszy Panie! przez przyczynę i wstawienie się najświętszéj Maryi Panny, świętych patronów moich i świętego Anioła Stróża mojego. Amen.

### NAUKA XI.

# O zadośćuczynieniu.

"Czyńcie owoce godne pokuty". Św. Łukasz III. 8.

Bóg nieskończonego jest majestatu, nieskończonych przymiotów. Nieskończona Jego dobroć i miłość ku człowiekowi stąd się okazuje, że go stworzył na obraz i podobieństwo swoje, że najhojniéj uposażył jego ducha, najhojniéj obdarzył dobrami materyjalnémi w życiu doczesném, a w nagrodę za wypełnienie woli Jego świętéj przeznaczył mu na wieczność królestwo niebieskie. Mianowicie nieskończona dobroć Jego okazuje się z wydźwignienia człowieka z upadku, czyli z dzieła odkupienia. A więc sam zdrowy rozum naucza nas, że skoro Bóg, z nieskończonéj dobroci swojéj, opłaca człowieka ceną nieskończonéj wartości, posłusznego świętej woli swojéj, tedy i przestępcę téjże woli, z nieskończonéj sprawiedliwości swojéj musi także karać wiecznie. I tę prawdę religija Boska podaje nam za dogmat wiary.

Człowiek, jako istota nie nieznacząca w porównaniu do wielkości Boga, przestąpiwszy Jego wolę świętą i przez to zasłużywszy na wieczną karę, nie może sam w sobie znaléżć środka do przebłagania Boga i uniknienia kary wiecznéj, Najłaskawszy Zbawiciel, jako Bóg-człowiek w nieskończonéj wartości ofierze śmierci i krwi swojéj, zostawił sposób przebłagania Ojca niebieskiego za grzéchy człowieka i postanowił święty Sakrament Pokuty, jako środek ku temu. Przez ten święty Sakrament niszczy się wyrok wiecznego potępienia, jaki człowiek, grzésząc śmiertelnie, wydał sam na siebie: lecz nie znosi się kara, lecz tylko zmienia się z wiecznéj na doczesną, którą grzésznik sam osobiście ponosić musi koniecznie, dla wypłaccnia się Boskiéj sprawiedliwości za swoje grzéchy, albo w tém albo w przyszłém życiu. Dowody téj prawdy znajdujemy w wielu przykładach starego i nowego Zakonu.

Na modlitwę Mojżesza odpuścił Bóg Izraelitom, po wyprowadzeniu z Egiptu ciężkie ich grzéchy: bałwochwalstwo, którego się dopuścili, kłaniając się złotemu cielcowi, i szemranie przeciwko Bogu i Jego posłańcowi, lecz na ich ukaranie dopuścił, aby się błąkali na puszczy przez lat czterdzieści, i aby nie oni sami, tylko ich dzieci

weszły do ziemi obiecanéj. (Num. XIV).

Król Dawid dopuścił się dwóch ciężkich grzéchów, bo cudzołóstwa i zabójstwa; Bóg, przez wzglad na łzy, jakie z téj przyczyny wyléwał, przebaczył mu; lecz razem zapowiedział przez Nathana, proroka: "Iżeś dał przyczynę bluźnierstwa nieprzyjaciołom Pańskim... Syn, któryć się urodził, śmiercią umrze" (2. Król XII. 14). Tenże król potém popełnił grzéch próżnéj chluby, rozkazując policzyć całą ludność swojego kraju, i gdy upamiętawszy się, żałował za niego, Pan Bóg mu przebaczył, lecz posłał do niego Gada, proroka, rozkazując, aby król obrał karę za ten grzéch, jednę z trzech plag, najstraszniejszych rodzajowi ludzkiemu: albo głód przez lat siedm, albo wojnę przez trzy miesiące, lub téż powietrze przez trzy dni. Zgodził się na ostatnią i siedmdziesiąt tysięcy ludzi utracił (2. Król. XXIV).

Maryja Magdalena u stóp Jezusa Chrystusa otrzymała odpuszczenie grzéchów; mimo to jednak, po Wniebowstąpieniu Pańskiém, udała się na pustynię, i tam, w wielkiéj ostrości pokuty, przepędziła resztę swojego życia. Święty Piotr także, lubo otrzymał przebaczenie za grzéch zaparcia

się swojego najmilszego Mistrza, przecież ten grzéch przez

całe życie opłakiwał gorzkiémi łzami.

Pokuta grzésznika wypływa z saméj natury rzeczy, bo grzéch jest skutkiem niewdzięczności i niemiłości ku Bogu nieprzebranéj dobroci; przeto gdyby ten Ojciec niebieski całkowicie przebaczając przewinienie, nawet żadnego nie wymagał zadośćuczynienia, to człowiek karaćby powinien koniecznie sam siebie za tę niewdzięczność i zapomnienie o Bogu. Lecz, jak widzieliśmy, i samego Pana Boga taka jest wola święta względem grzésznika, i stąd się wykazuje największa Jego mądrość, dobroć i troskli-wość o nasze zbawienie. Chce bowiem po 1-sze: dając uczuć głębokie rany, które grzéch zadaje, przejąć nas wstrętem do grzéchu; nie bowiem nie oznacza bardziéj wielkości choroby, jak trudność wyléczenia z niéj. Chce po 2-re: położyć hamulec do powstrzymania zapędów na miętności naszych, i do odciagania nas od okazyj, wiodących do grzéchu, które nader często przytrafiają się w tém życiu. Chce po 3-cie: nas uléczyć z pozostałości grzéchowych, jakby z blizn jakich, a te są: pewna oschłość ducha, czyli niesmak do cnoty, nieporządne przywiązanie do dóbr doczesnych, opieszałość w wykonywaniu dobrych uczynków; nieszczesne te usposobienia czestokroć pozostają po odpuszczeniu grzéchów co do winy. Chce po 4-te: oswobodzić nas od złych nałogów, wymagając, abyśmy się ćwiczyli w cnotach im przeciwnych, oraz dać sposobność uiszczenia się z długów piérwéj, nim staniemy przed Jego strasznym trybunałem. Chce po 5-te nakoniec: uczynić nas podobnymi do Zbawiciela Jezusa Chrystusa, którego całe życie przeszło na pracach i cierpieniach. "A jeżeli spół cierpimy z Chrystusem, abyśmy spół byli uwielbieni", powiada święty Paweł, apostoł (Rzym. VIII. 17). W tym duchu i Kościół święty przez sługi swoje: kapłanów, po odpuszczeniu grzésznikom winy, zawsze przeznaczał im: i przeznacza za grzéchy pewną pokutę. Ta, w dzisiejszych czasach, w porównaniu do pokuty, jaką naznaczano w piérwszych stuleciach Kościoła Bożego, nie prawie nie jest znaczącą. Gdybym chciał wyliczyć wszystkie przepisy Kościoła świętego, za jakie grzéchy, jakie pokuty były

8

pierwiastkowo przeznaczone, zbyt obszérną stałaby się nauka niniejsza; dlatego kilka tylko przytoczę przykładów.

Ktoby z rozkazu pana krzywoprzysięgał, trzy razy post czterdziestodniowy odprawi. Pan zaś rozkazujący, przez lat siedm i dni cztérdzieści o chlebie i wodzie pościć będzie. Ktoby po jedzeniu Mszy św. w dniu światecznym słuchał, trzy dni o chlebie i wodzie ma pokutować. Ktoby post wielki zgwałcił, za każdy raz po dni siedm, a ktoby w suchedni nie pościł, czterdzieści dni o chlebie i wodzie pościć powinien. Ktoby z przyjażni upoił kogo sposobem przymuszonym, przez dni siedm, a ktoby upoił lekceważąc ten występek, przez dni trzydzieści ma pokutować. Za jeden grzéch nieczysty trzy lata ma pokutować. Gdyby maż żonie raz wiary nie dotrzymał, przez lat pięć; gdyby zaś więcej razy to uczynił, aż do śmierci pokutować powinien. Niewypełniający naznaczonéj pokuty, bywali wy-

łączeni z towarzystwa wiernych.

Z tych przykładów widzimy wielką ostrość pokuty w piérwszych wiekach Chrześcijaństwa. Kościół św., ta czuła matka, przez Chrzest zrodziwszy dziatki w Jezusie Chrystusie, ku chwale Jego i ku wiekuistemu ich uszczęśliwieniu, troskliwie je pielegnowała, nauczała dróg Pańskich, pilnie czuwała nad ich obyczajami, surowo karciła swawole, i jakby wołała, podług słów św. Pawła, Apostoła: "Podawać ich szatanowi na zatracenie ciala, aby duch był zachowan w dzień Pana naszego Jezusa Chrystusa" (I. Kor. V. 5). Kościół św. nie zniósł tych przepisów swoich, na zadośćuczynienie za grzéchy wydanych, lecz powoli i powoli rozwalniając się same, przeszły do tak ledziutkiéj i prawie nie nie znaczącej pokuty, jaka się w dzisiejszych czasach zadaje. Ta czuła matka nie bez serdecznéj boleści pogląda na to złe, nié mogąc już go poprawić. Bo w piérwszych stuleciach miała ona dziatki zdrowe i mocne w wierze, żywe w nadziei, gorące w miłości i silne co do wypełnienia wszelkich uczynków zbawiennych; dlatego mogła, w karności je utrzymując, występne ostro chłoszcząc, w cnoty chrześcijańskie wdrażać, i drogą krzyża wprost wprowadzić do Kościoła tryjumfujacego, do nieba. W dzisiejszych, tak smutnych czasach, cóż ona ma począć, gdy na jej łonie wieksza cześć dziatek

schorzałych, kalekich, słabych i krnabrnych wyrodków. gdy wiara w nich zachwiana, nadzieja zwatlała, miłość ostygła, siły do ścisłego wykonania cnót chrześcijańskich ustały? Gdyby więc ta duchowna rodzicielka któremu z tych niedołeżnych dziatek za swawolę pokazała tylko rózgę, zarazby się ono rozzłościło, rozkrzyczało, posiniało, wpadłoby w konwulsyje i ległoby trupem. Oto przyczyna, dla któréj ta Oblubienica Jezusa Chrystusa okazuje się teraz z takiém poblażaniem dla grzészników. Trzyma się w tym razie wzoru swojego Oblubieńca, który, jak powiada Pismo święte: "Trzciny nadłamanéj nie skruszyt" (św. Mat. XII. 20). Tegocześni grzésznicy są to właśnie nadłamane trzciny; Kościół św. nie wkłada już na nich nawet za ciężkie grzéchy odpowiednich wielkich pokut, bo oniby ich nie znieśli, a więc bolejąc, woli z małą pokutą odsyłać ich do czyśca, aniżeli z wielką, broń Boże! do piekła: albowiem z przyczyny jéj niewypełnienia mogliby wpaść w rozpacz, pozostać w grzéchach i gniéw Boski na siebie

ściagnać.

Pamietajmy! ach pamietajmy, bracia Katolicy! że Bóg w sprawiedliwości swojej jest nieodmiennym, a jako najwieksza dobroć okazuje pokutującemu grzésznikowi, odpuszczając mu wine i przyjmując go znowu do łaski swojej, tak również domagał się w dawnych i domaga się w teraźniejszych czasach stósownéj kary, pozostałej za grzéchy odpuszczone; skoro my sami dobrowolnie poddać się nie zechcemy téj karze, Bóg sam predzéj czy później, wszechmocnością swoją nader surowo nas ukarze. Św. Paweł, Apostoł, powiada: "Straszna jest wpaść w ręce Boga żywego" (Zyd. X. 31). Ukarze On więzieniem czyścowem, gdzie potrzeba będzie za najmniejsze przestępstwa ostro pokutować przez czas długi. "Zaprawdę powiadam ci, mówi Jezus Chrystus w Ewangielii św., nie wynijdziesz stamtad, aż oddasz ostatni pieniażek" (św. Mat. V. 26). A zatém, chcąc ujść na tamtym świecie czyśca, należy go tu sobie uczynić, należy na świętéj spowiedzi wyznaczone pokusy z ochotą przyjmować, nie szemrząc na ich wielkość; owszem prosząc jeszcze o większe, należy je wiernie i rychło wypełniać, a ich niedostateczność zastępować dobrémi uczynkami, jako to: najświętszą Ofiarą Mszy, postami, modlitwami, jałmużnami. dobrowolnémi umartwieniami, a także cierpliwém znoszeniem różnych przeciwności prześladowań, ubóstwa, chorób, dotkliwych strat i innych krzyżów, jakie podoba się Boskiéj sprawiedliwości na nas zsyłać; bo podług zasad wiary świętéj, więcéj tu za jeden dzień wypłacić się możemy, aniżeli za lat kilka, a nawet i kilkanaście w czyścu; gdyż to jest przyjemniéj Panu Bogu, co z wiary i własnéj woli kto czyni w tém życiu, niżeli to, co poniewolnie czynić i cierpićć będzie musiał w przyszłém.

Do zadośćuczynienia za grzéchy należy jeszcze: złemu, jakie z grzéchu wynikło, zapobiegać i przedsięwzięcie niegrzészenia nadal do skutku przywodzić. Złe z grzéchu

wynikajace bywa:

1) Krzywda bliżniemu uczyniona co do funduszu, co do sławy i osobistości. Jeżeli jakimkolwiek niegodziwym sposobem albo sam zagarnąłeś, bracie Katoliku! cudzą własność, albo przez jakie wpływy byłeś powodem do straty bliżniemu, koniecznie powinieneś tę własność przywrócić i za szkody poniesione nagrodzić. Jeżeli ze spadku posiadasz majątek lub jaki fundusz, a wiész, że one niegodziwie były nabytémi, powinieneś zwrócić do kogo należały, albo właściwym spadkobiercom, albo, gdyby już ich nie było, za radą spowiednika, poświęcić na milosierne uczynki. Jeżeli przez obmowy, potwarze i obelgi, wydarłeś sławę bliżniemu, to powinieneś mu ją przywrócić, potwarz odwołując, za obmowy i obelgi zadane. chwalac go z téj strony, z jakiéj na pochwałę zasługuje i zelżonego przepraszając, jeżeli jest sposobność, w obecności tych, przy których go pokrzywdziłeś. Jeżeli byłeś przyczyna niezdrowia bliżniego, uderzyłeś, okaleczyłeś go, to powinieneś ponosić koszta w przywróceniu mu zdrowia, wynagrodzić za cierpienia i za poniesione straty w czasie choroby. Jeżeli przez plotki przyprowadziłeś bliźnich do niezgody. wszelkiémi sposobami starać się powinieneś ich pojednać. Powinność wynagrodzenia krzywó bliżniemu poczynionych, jest konieczna, choćby spowiednik przez zapomnienie i nie naznaczył tego; albowiem wypływa ona z saméj natury rzeczy, i św. Augustyn, wielki Doktór Kościoła Bożego. powiada: "Jeżeli się nie wynagradza krzywda, grzéch

zostaje nieodpuszczonym".

2) Złe z grzéchu wypływające, bywa częstokroć zgor szenie, któremu koniecznie zapobiegać należy; a w tém największa trudność i najczęściej niepodobieństwo. Zgorszyłeś naprzykład przez opuszczanie i lekceważenie obowiazków chrześcijańskich i swojego stanu, przez złe postępki, złe mowy, namowy, piosnki, żarty i t. p. Zgorszyłeś dwie, pięć osób, te pogorszyły wiele innych i t. d., wszystkie te cudze grzéchy padają na twoje sumienie. Cóż ci więc czynić, po nawróceniu się, pozostaje? Oto naprzód: jeżeli pozwalają okoliczności, zgorszone osoby naprowadzać na drogę zbawienia i zobowiązywać, ażeby one także zgorszone przez siebie poprawiały i t. d. Po 2-gie: przy każdéj zdarzonéj zręczności, z cała potęgą ducha postępować, mianowicie przeciwko tym występkom, których nieszczesne nasiona rzuciłeś na role Pańska, a niekiedy nawet, dla lepszego skutku, powstawając i siebie obwiniać za dawniejsze złe życie. Po 3-cie nakoniec: modlić się często, aby sam Bóg z miłosierdzia swojego raczył polożyć tamę potokrwi zgorszenia, którego niestety, zostałeś źródłem.

Do zadośćuczynienia za grzéchy należy także: przedsięwzięcie, czyli mocne postanowienie więcej niegrzeszenia, ze wszelką usilnością przyprowadzać do skutku. To postanowienie, jako oczywisty dowód prawdziwego żalu za grzéchy, jest trzecim i najważniejszym warunkiem ze wszystkich, św. Sakramentu Pokuty. Pod tym on tylko warunkiem pojednywa grzésznika z Bogiem, przywraca utracona godność, przywileje i spokój duszy, zamyka piekło a otwiéra niebo. Kto się nie stara wszystkiémi siłami dopełnić tego warunku, ani myśli o poprawie, ten okazuje, że nié miał prawdziwego żalu za grzéchy, a owe jego łzy i jeki były tylko czczémi pozorami żalu, były obłudą. Takiego spowiédź św. jest świętokradzką i nie tylko, że nie oczyszcza sumienia z grzéchów, lecz do nich jeszcze dodaje ciężkie zbrodnie znieważenia świętych Sakramentów: Pokuty i Komunii. Aby przyprowadzić do skutku to postanowienie, potrzeba następujących użyć sposobów: Piérwszym i najważniejszym z tych sposobów jest: zaprzenie się samego siebie. "Kto chce za mną iść, niech zaprze

samego siebie, a weźmie krzyż swój na każdy dzień i niech idzie za Mna", powiada Jezus Chrystus (św. Łuk. IX. 23). Zaprzeć się samego siebie jest to wyrzec się woli, czyli wole swoje poddać pod wole Boga, to znaczy: to tylkochciéć i tak postepować, jak Bóg chce i po nas wymaga. Drugim sposobem jest zadawać gwałt złym skłonnościom swoim, ćwicząc się szczególnie w cnotach chrześcijańskich, przeciwnych tym wystepkom, jakie zwyklismy popełniac. I tak: pyszny niechaj się ćwiczy w pokorze, cierpliwie znosząc wszelkie poniżenia; łakomca niechaj hojne czyni jałmużny i ofiary na ozdoby świątyń Pańskich; burzliwy, zbyt skłonny do gniewu, do przekleństw i zlorzeczeń, niechaj w uniesieniu stara się zachować milczenie, a gdy to ze zbyt wielka przychodzi mu trudnościa, niechaj odmawia choć w myśli: Pod Twoję obronę, albo pozdrowienie Anielskie, lub inna jaka modlitewke, a skoro minie gorączka, wtenczas dopiéro z rozwaga bedzie mógł sie rozprawić z tym, kto go skrzywdził albo obraził. Za każdy zaś wybuch gniewu, krzywdzący bliżniego, niechaj sam sobie zada i wypełni jakaś pokutę, jakieś umartwienie i t. d.

O tak, bracie Katoliku! przez ciągłe tylko czuwanie nad sobą i częste modlitwy możemy pozbyć się złych nałogów. To nam i Zbawiciel zaleca, mówiac: "Czujcie i módlcie się, abyście nie wpadli w pokusy (św. Mat. XXVI. 41). Trzecim sposobem jest: bliskich okazyj, wiodacych do grzéchu, troskliwie unikać. Sam Duch św. daje nam te nauke przez usta Medrca swojego: "Kto miluje niebezpieczeństwo, w niém zginie" (Ekkl. III. 27). Wszakże, jeżeli w mieście albo w domu jakim okaże się gwałtowna, śmiertelna i udzielająca się choroba, uciekamy z takiego miasta, stronimy od takiego domu, abyśmy się nie zarazili; kto zaś, bez koniecznéj potrzeby, do niego uczęszcza, słusznie go uważamy za nierozsądnego, za zuchwalca, za desperata, dobrowolnie narażającego się na chorobę lub utratę życia. Oto dla nas przykład postępowania w zachowaniu zdrowia duszy, w strzeżeniu jej od śmierci duchowej. od grzéchu.

Zerwij, bracie Katoliku! wszelkie stosunki z tym domem, z tém towarzystwem, gdzie zbyt dla ciebie trudno

nie zgrzészyć. Wypraw daleko od siebie tę osobę, albo sam się usuń od niéj, która ciebie przywodzi do grzéchu. A ty, urzędniku, jeżeli z nieznajomości prawa, lub z nieudolności nié możesz ściśle wypełnić obowiązków powo-łania, albo przez słabość charakteru i bojaźń, abyś się nie naraził komu, nie ściągnął na siebie prześladowania możnych, rozmijać sie musisz ze świeta sprawiedliwościa i obrażać Boga, porzuć to urzędowanie. Porzućcie wszyscy te posady, na których wam grozi częste niebezpieczeństwo upadku. Sam Zbawiciel rozkazał oddalać od siebie wszelkie okazyje, wiodące do grzéchu, nie zważając, co na to ludzie powiedza, nie żałujac, że przez to pozbywamy się przyjemności i znacznych korzyści doczesnych; rozkazał, mówiąc: "Jeżeli prawe oko twoje gorszy cię, wyrwij je, a odrzuć od siebie... Jeśli cię prawa ręka twoja gorszy, odetnij ją i zarzuć od siebie. Albowiem pożyteczniej jest tobie, aby zginał jeden z członków twoich, aniżeliby miało iść wszystko ciało twoje do piekla" (św. Mat. V. 29-30). O! bez watpieńia, skoro mamy żywą wiarę w życie przy-szłe, pożyteczniej jest pozbyć się tak miłego towarzystwa, tak miłéj osoby, jakby prawego oka, tak korzystnéj po-sady, tak potrzebnéj pomocy, jakby prawéj ręki, aniżeli na wieki zgubić duszę. Gdy jesteś, bracie Katoliku! podwładnym i nić możesz ujść niebezpiecznego miejsca, nić możesz oddalić się od gorszacych osób, zasięgaj rady światobliwego i roztropnego spowiednika, jak masz postępować i ściśle staraj się zachować te rady, choćby i wiele przyszło ci stąd wycierpiéć, pamiętając na przestrogę Jezusa Chrystusa: "Nie bójcie się tych, którzy zabijają ciało, a duszy zabić nié moga, ale raczéj bójcie się Tego, który i dusze i ciało zatracić może do piekła" (św. Mat. X. 28).

Miły i rozrzewniający to widok, gdy po kościołach naszych w dni niedzielne, świąteczne, a mianowicie uroczyste, tłumy ludu wiernego oblegają konfesyjonały, gdy się garną do trybunału pokuty, aby przebłagać obrażonego Ojca niebieskiego, aby przez Komuniją Najświętszą połączyć się z Jezusem Chrystusem i zacząć żyć z Nim w jedności. Lecz znowu, o jakże boleśnie patrzéć na wielu z tych samych ludzi, co przed chwilą ronili łzy żalu za grzéchy swoje, gdy dnia tegoż, a czasem tuż przy domu Bo-

żym, na nowo cieżko obrażających Boga. O zgrozo! o zbrodnio! usta ich jeszcze nie oschły z Przenajświęt-széj Krwi niewinnego Baranka, a już się kalają przebrzydłém pijaństwem, mowami i żartami nieprzystojnémi, kłótnia i przekleństwem. Małoż to widać rozbojów, wzajemnego oszukiwania i t. d. Tacy Chrześcijanie-Katolicy są z liczby owych wrogów Jezusa Chrystusa, którzy go pojmawszy na górze Oliwnéj, krepowali jak złoczyńce, bili, najgrawali się z Niego, wtrącili do wiezienia, a potém ukrzyżowali. Oh! i wy przez obłudny żal, jakby dla dania pocalunku judaszowskiego, zbliżywszy się do Zbawiciela, pojmaliście Go w Najświętszej komunii, skrępowaliście, wrzuciliście do plugawego więzienia serc waszych, tam naigrawacie się z Niego i na nowo krzyżujecie; a te meki sa dla Niego dotkliwsze, niż na górze Kalwaryi, bo owi nieprzyjaciele nie byli uwierzyli w Boga-człowieka i nie wiedzieli, co czynią, jak zeznał to sam Jezus Chrystus, modląc się za nich na krzyżu. Lecz wy, przed Chrztem świętym wyznaliście publicznie, że wierzycie w Niego i codziennie wyznawacie tę wiarę, odmawiając skład apostolski, wy, przez ten święty Sakrament, przyłączyliście się do Jego królestwa, zostaliście Jego sługami, domownikami, przyjaciółmi nawet, jak sam powiada w Ewangielii świętéj: "Już was nie będę zwał sługami, bo sługa nie wié, co czyni pan jego, lecz was nazwałem przyjacioły, bom wszystko, com słyszał od Ojca mego, oznajmilem wum" (św. Jan. XV. 15). A teraz, cobyście mieli wiernie Mu służyć jako Panu, kochać jako najlepszego przyjaciela, rozszérzać Jego królestwo słowem i zbawiennym przykładem, to wy samego znieważacie przez niegodne spowiedzi i komunije, burzycie Jego królestwo przez zgorszenie, a rozszérzacie królestwo szatana. O! zniewaga przez was wyrządzana jemu, daleko jest dotkliwsza; sam rzewnie skarży się przez usta Psalmisty swojego, mówiąc: "By mi był złorzeczył nieprzyjaciel mój, wżdybych był wytrwał. I by był ten, który mię nie nawidział, przeciwko mnie wielkie rzeczy mówił, śnaćbych się skrył przed nim. A ty, człowiecze jednomyślny, wodzu mój i znajomy mój: któryś pospolu ze Mna jadał słodkie pokarmy: w domu Bożym chodziliśmy w zgodzie" (Psalm LV. 13—15).

Bracia Katolicy! dla miłości Boga, dla bojażni sądów Bożych, dla zbawienia dusz waszych, nie zapominajcie, ach nie zapominajcie! razem z odejściem od konfesyjonału, żeście przy nim uroczyście wyrzekli te wielkie słowa: żałuję za grzéchy! obiecuje poprawe! Jeżeli nic nie czuwając, nie starając sie panować nad soba, nie używając żadnych środków do powstania ze złych nałogów, nie unikając okazyj, wiodących do złego, odpadacie do tych samych grzéchów, jakich wyrzekliście sie przy świętym trybunale pokuty i wmawiacie w siebie, że to odpadnienie jest niezbednym skutkiem słabości ludzkiej: biada wam, biada! bo owe oświadczania żalu, owa obietnica poprawy, były obłudą w obliczu Boga, były jakby żartem z Niego. Oh! ta obłuda, te żarty, są okropną bezbożnością, są straszną zbrodnią! Odbywacie świeta spowiedz, przyjmujecie Przenajświetszy Sakrament, jakby czczéj i nic w sobie nieznaczącej dopełniając ceremonii: w tych lekarstwach jedynych i na wszelkie słabości duszy najskuteczniejszych, skoro się one używają w usposobieniu należytém, znajdujecie dla siebie truciznę, one albowiem stają się dla nas przyczyną zatwardziałości w grzéchach, obojetności i letargu religijnego, stają się przyczyna niepokutowania. "Dziś, jeślibyście głos Jego usłyszeli, nie zatwardzajcie serc waszych", wołam do was bracia Katolicy! słowami św. Pawła, apostoła (do Żyd. IV. 7). Nie nadużywajcie Boskiej cierpliwości, korzystajcie z czasu miłosierdzia, abyście wtedy, gdy nadejdzie czas surowéj sprawiedliwości, nie byli przymuszeni jęczéć i bezskuteczne łzy wyléwać na wieki.

Boże Zbawicielu! niepojęty nasz miłośniku! Ty sam potęgą wszechmocności swojéj racz sprawić, aby te święte Sakramenta, z okrutnéj męki, śmierci i najdroższej Krwi Twojéj sporządzone, nie zostały dla nas bezskutecznémi; albo raczéj, aby te święte Sakramenta, postanowione przez Ciebie, dla oczyszczenia, poświęcenia i zbawienia dusz naszych, nie stały się przyczyną dla nas zguby wiecznej, przez niedbalstwo nasze. Ty sam, Panie! ożyw w nas wiare, przejmii bojąźnia surowéj sprawiedliwości sądow

Bożych, zapal ostygłe serca nasze miłością Twoją. A przez to, Ty sam nas usposób do korzystania z tych największych dobrodziejstw Twoich. Amen.

# NAUKA XII.

## O odpustach.

"Tobie dam klucze królestwa niebieskiego. A cokolwiek zwiążesz na ziemi, będzie związano i w niebiesiech: a cokolwiek rozwiążesz na ziemi, będzie rozwiązano i w niebiesiech".

Św. Mat. XVI. 19.

Dziécię pewnéj rodziny ciężko wykroczyło przeciwko posłuszeństwu; ojciec wyznaczył mu surową pokutę; gdy ono zabiérało się do jéj wypełnienia, matka jego, brat i siostra, błagali Ojca o przebaczenie dla niego. Ojciec dał się uprosić żonie swojéj i dzieciom i synowi, który zawinił, czy to znacznie zmniejszył wyznaczoną karę, czy ją calkiem przebaczył. Znaczy to: że ojciec swojemu synowi udzielił częściowego, czy zupełnego odpustu.

W osobie Adama, jako w zarodzie swoim zbuntował się przeciwko Bogu cały ród ludzki; za to skazanym został na śmierć wiekuistą. Syn Boży, stanął przed Ojcem, błagając przebaczenia i sam, ofiarując się za nas na śmierć. Ojciec przedwieczny przyjął to pośrednictwo i ród ludzki ocalił. Tak więc, Bóg, na początku świata, dał odpust. Na téj to tajemnicy oparty cały Chrystyjanizm: jest wielkim odpustem, udzielonym występnemu rodowi ludzkiemu, przez wzgląd na Sprawiedliwego, który dobrowolnie poniósł śmierć za świat występny. Tu widzimy, że odpust znaczy przelanie zasług sprawiedliwych na rzecz winnych, w celu ich ocalenia.

Skarb zasług w świętym Kościele naszym jest niewyczerpany. Podług zdania Ojców świetych, jedna kropla najświetszej Krwi Boga-człowieka, nieskończona cene mająca, z przyczyny zacności Jego Osoby, byłaby dostateczną na odkupienie całego świata. A zasługa Jego pracy, okrutnéj meki, śmieci i całéj najświętszéj Krwi wylanéj, jako nadmiar w odkupieniu, idzie do tego skarbu. Najświetsza Matka była bez grzechu, a wiec nie miała potrzeby zadośćuczynienia; zatém wszystkie Jéj modlitwy, dobre uczynki, cierpienia, mianowicie pod krzyżem, ida do tego skarbu. W pierwiastkach Kościoła świętego, wielka liczba męczenników, zaraz po Chrzcie świętym, a więc niewinnych, poszfa na męki i cierpienia; te ich męki, te cierpienia i krew wylana, poszły do tego skarbu. Wielu świętych Pańskich, przez tyle stuleci, z których niektórzy lekko tylko obrażali Boga, prowadzili całe życie w ostréj pokucie, wykonywali heroiczne cnoty chrześcijańskie; nadmiarich zasług, w zadosyćuczynieniu za ułom-

ności, poszedł do tego skarbu.

Ojciec niebieski nie chce, aby ten skarb nieprzebrany był bezużytecznym, jakby zakopany w ziemi, bo użyć go nié może ani na korzyść swojego Syna, ani na korzyść świętych, którzy żadnych osobistych nie mają długów do wypłacenia; zatém święta Jego dobroć i sprawiedliwość nakłania Go do rozporządzenia, aby Jego dzieci ubogie, niedołeżne, korzystały z tego skarbu. Dlatego to Kościołowi swojemu, jako powiernikowi całkowitej władzy swojéj w sprawie zbawienia ludzi na ziemi, dozwolił z niego szafować, gdy Jezus Chrystus rzekł do swiętego Piotra i jego nastepców; "Tobie dam klucze królestwa niebieskiego... a cokolwiek rozwiążesz na ziemi, będzie rozwiazane i w niebie" (św. Mat. XVI. 19.). Z tych słów jasno się wykazuje, że Stolica apostolska ma prawo dla wiernych Chrystusowych otwierać bramy do nieba, a na stępnie i usuwać wszelkie przeszkody, niedozwalające wnijścia do niego, a że po odpuszczenie winy przez święty Sakrament pokuty, przeszkodą do tego jedyną jest niemożność, lub zbyt wielka trudność zadosyćuczynienia sprawiedliwości Bożéj za grzéchy, ma przeto prawo brać z tego skarbu i założyć za biédne dziatki swoje, czego im nie

dostaje do wypłacenia długów, czyli ma prawo nadawać im odpusty. W listach św. Pawła, apostoła czytamy, jak i on nadawał odpust. Ten najgorliwszy pracownik w winnicy Pańskiej, gdy świetny założywszy kościół w Koryncie, w inne udał się kraje, dla zaszczepienia tam wiary Chrystusowéj, donieśli mu Koryntczycy, że z pośród nich, jeden młodzieniec wielkiéj dopuścił się zbrodni; apostoł rzucił na niego klątwę i rozkazał go wyłączyć z towarzystwa wiernych. Potém go uwiadomili, że ów młodzieniec szczérze żałuje za swój grzéch i trapi się zbytecznym smutkiem z powodu téj kary. Święty Paweł, poruszony litością, pisze list drugi: "Darować macie i cieszyć, by snać zbytnim smutkiem, który jest takowy, pożart nie był. A komuście co darowali i ja, bo i ja com darował, jeślim co darował dla was, w Osobie Chrystusowéj" (2 Kor. 11. 7—10). Jak gdyby mówił: jeżeli udzielam odpustu, czynię to w Imieniu Jezusa Chrystusa, przez wzgląd na was.

Dzieje Kościoła świętego świadczą, że w piérwszych stuleciach tenże Kościoł, za wstawieniem się więźniów, skazanych na męczeństwo dla Imienia Jezusa Chrystusa, albo w części, albo całkowicie darowywał wiernym wyznaczone ostre pokuty za ich grzéchy. Władza udzielania odpustów w Kościele Chrystusowym, praktykująca się, jak widzimy, od samych jego początków aż do naszych czasów, jest artykułem wiary. I sobór trydencki klątwę na tego rzuca, ktoby dowodził, że albo odpusty są niepotrzebne, albo, że Kościół św. nié ma władzy udzielania ich

wiernym.

Odpusty Kościołowi Chrystusowemu, którego duszą jest miłość, najpiękniejszą czynią zaletę i, między wielu innémi dowodami, okazują jego prawdziwość. Wszakże w dobréj, kochającéj się rodzinie, gdy jeden jéj członek, przez smutne jakie wypadki, zubożeje, zaciągnie długi i nié ma czém ich opłacić, cała rodzina robi składkę dla wydźwignienia go z nędzy, dla opłacenia długów. Gdy to częstokroć dzieje się na świecie, czyliż w Kościele Bożym. w téj świętéj rodzinie Jezusa Chrystusa, nié ma ożywiać miłość jéj członków, nié ma objawiać się ona we wzajemnéj pomocy? Jeżeli, według zapewnienia Jezusa, niebo

raduje się nad grzésznikiem, czyniącym pokutę (św. Łuk. XV. 10), to jakżeż to niebo nie miałoby wspierać biednego, zasługami swojémi w wypłaceniu się z długów. zaciagnietych sprawiedliwości Boskiej? I ten dogmat wiary potwierdza i wzmacnia wiare nasza w świetych obcowanie. Ten dogmat wiary w odpusty, udzielające sie w św. Kościele naszym, jakaż radością napełnia serce Chrześcijanina-katolika, okazując mu, że nie jest siérotą, że nie jest samemu sobie zostawionym, że się interesują losem jego: Ojciec niebieski, duchowna Matka, starsi bracia i starsze siostry. Ta wiara umacnia w nim miłość ku swemu Ojcu, Matce, ku świętym braciom i siostrom i zacheca, aby się udawał do nich z cała ufnościa, we wszystkich duchownych potrzebach swoich; ta wiara ożywia nadzieję zbawienia w każdym z wiernych, rodząc to przekonanie: że ponieważ w téj świętej rodzinie chrześcijańskiej wszystkie skarby duchowne są wspólne, to lubo ja nieszczęsny prawie każde przykazanie Boże, prawie każda ustawe Kościoła świętego gwałciłem, lubo byłem zapomniał na Boga i na cel mojego przeznaczenia; i gdy sam Ojciec niebieski, z miłosierdzia swojego, chcąc mnie oczyścić z prochów ziemi, zsyłał czasem na mnie choroby, zgryzoty, smutki, straty, niepowodzenia i t. d. i tych czestokroć nie przyjmowałem w duchu pokuty, nie ofiarowałem ich za grzéchy moje, nie znosiłem cierpliwie, nie chciałem uważać za dobrodziejstwa i nietylko nie dziękowałem za nie, owszem jeszcze szemrałem czasem przeciwko Opatrzności i przez to samo, przez co mógłbym pozbyć sie długów moich, nowe jeszcze zaciągałem. Lubo łańcuch mojego życia z samych ogniw grzechowych złożony, lubo to życie podobne do brudnéj szmaty, podług wyrażenia Izajasza, proroka (Isai, LXIV. 6), i "nieprawości przewyższyły głowę moję", jak powiada psalmista Pański (Ps. XXVVII. 5); przecież nie mam co rozpaczać, bo jeżeli przy mojej usilności nie zdołam wypłacić się z tych długów moich, to mój niedostatek dopełni z tych wspólnych skarbów, które ma w zawiadywaniu swojém dobra Matka moja i to przekonanie będzie mi pobudką do pracowania w interesie zbawienia, ile w mocy mojej.

Kościół święty zwracając uwagę na te słowa Ducha świetego: "Czyńcie owoce godne pokuty" (św. Łuk. III. 8), w piérwszych stuleciach swojego istnienia, za grzéchy ciężkie, mianowicie często powtarzane, jak to się mówiło na przeszléj nauce, wyznaczał podobnież ciężkie, ostre i długie pokuty, bo czasem na lat kilka, kilkanaście, niekiedy i na całe życie; w dzisiejszych smutnych nader czasach, przy tak rozwolnionej karności, nie sposób za podobneż występki podobnych zadawać pokut, a więc, naznaczając tylko: krótkie posty i modlitwy, szczupłe jałmużny i inne dobre uczynki, z macierzyńskiego serca swojego, Kościół święty do rozmaitych ćwiczeń religijnych, jako to: do pewnych modlitw, aktów, bractw; do towarzyszenia kapłanowi, gdy z Przenajświetszym Sakramentem udaje się do chorych; do uczynków miłosiernych względem duszy i względem ciała, do pewnych uroczystości; do posiadania krzyżyków, medalików z pewnym aktem pobożności i t. d.; dołącza odpusty n. p. na dni czterdzieści, na sto, na rok, na dwa, na lat siedm i t. d. i przez to usuwa pokutę, któraby powinna była być naznaczona podług wspomnionych przepisów na dni czterdzieści, na sto, na rok, na dwa, na lat siedm i t. d. Kościół święty nadaje niekiedy i zupełne odpusty; przez te znosi się cała pokuta, któraby zostawać mogła jeszcze do odprawienia za grzéchy popełnione. Kto dostępuje tego odpustu, staje się niewinnym i czystym jak dziécię, od chrzcielnicy wracające: jeżeli umiéra w tym szczęśliwym stanie, idzie prosto do nieba, przez czyściec nawet nie przechodząc. Jakaż prawda może być więcej pocieszajaca nad te?

Jubileusz, albo lato miłościwe ustanowione zostało, czyli raczéj przez papieża Bonifacego VII. pod prawa kościelne podciągnięte, gdyż i dawniéj obchodzić się zwykło w lat sto po narodzeniu J. Chrystusa. Klemens VI. skrócił ten czas na lat pięćdziesiąt, a Sykstus IV. na lat dwadzieścia pięć. Jubileusz, powiadam, jest także odpustem zupełnym, do którego są jeszcze przywiązane szczególne przywileje. Po piérwsze: jest rozleglejszym, ściąga się bowiem do wszystkich wiernych w ogólności, czyli do całego Kościoła Jezusa Chrystusa; kiedy zwyczajne odpusty

zupełne udzielane bywają pewnéj tylko jego owczarni. Powtóre: wszyscy spowiednicy upoważnieni, odbiérają wtenczas moc rozgrzészenia od wszystkich grzéchów i kar kościelnych, zamienienia ślubów, co w innych czasach jest właściwie zostawioném Stolicy apostolskiéj

albo biskupom.

Jubileusz bierze początek od Mojżesza, który z nakazu Bożego zalecił, aby go Izraelici co pięćdziesiąty rok obchodzili. Za nastaniem tego szczęśliwego roku, wszyscy więźniowie i niewolnicy odzyskiwali wolność, sprzedane dziedzictwa wracały znowu do piérwszych właścicieli swoich; długi się umarzały, a ziema leżała odłogiem; był to rok łaski i odpoczynku. Wszakże jubileusz starego zakonu był tylko figurą jubileuszu w nowém prawie. Jubileusz chrześcijański odpuszcza długi duchowne, którémi grzésznicy są obciążeni; uwalnia więźniów i niewolników z pod jarzma szatana, przywraca im posiadanie dóbr duchownych, które przez grzéch utracili. Według zamiaru Kościoła Bożego, rok ten powinien być uważanym za czas świety, za czas odpoczynku, którego używając, zamiast myśléć o ziemi, powinniśmy w milczeniu rozważać lata wieczności. A zarazem jubileusz powinien przypominać Chrześcijanom, że ich religija odnosi się do piérwszych dni świata, że jest spełnieniem figur Mojżeszowych, że oni są dziećmi Boga Izraela i prawdziwymi dziedzicami obietnic, danych Abrahamowi, Izaakowi i Jakóbowi.

Aby otrzymać skutki i pożytki z nadających się odpustów, potrzeba następujących przygotowań: Popiérwsze: potrzeba zupełnego i szczérego nawrócenia się, potrzeba podbijać ciało pod panowanie ducha, bo zachowujący w sercu choć tajemne jakieś przywiązanie do grzéchu, nié może korzystać z odpustów. Powtóre: odbyć św. spowiedż, przy zachowaniu wszystkich warunków wskazanych, otrzymać rozgrzészenie i przyjąć przenaj-świętszy Sakrament. Właśnie i Stolica apostolska w bullach swoich, którémi nadaje odpusty, zawsze się tak wyraża: "Spowiadającym się ze skruchą i przyjmującym najświętszą komuniją". Potrzecie: wiernie zachować te wszystkie warunki, którę Kościół św. zaleca dla dostą-

pienia odpustów.

Dostąpione odpusty i ofiarowane za dusze zmarłych, skracają ich męki czyścowe, albo zupełnie z nich je uwalniają, stósownie do usposobienia, jakie miały te dusze, schodząc z tego świata. Co za szczęście nasze, bracia Katolicy! że zostając na łonie Chrystusowego Kościoła, albo raczej uważając się za członków Zbawiciela, mamy prawo do zasług Jego i współczłonków naszych świętych Pańskich, do tych niewyczerpanych skarbów, z których nietylko sami korzystać mamy na wypłacenie się z długów naszych sprawiedliwości Bożej, ale jeszcze możemy niemi wspierać dusze drogich nam osób. Często składajmy serdeczne Bogu dzięki za ten tak wielki przywilej nam dany; starajmy się z niego korzystać i wzywajmy miłosierdzia Boskiego nad grzesznikami, którzy namiętnościami i marnością tego świata zaślepieni, nie widzą swojego ubóstwa, swojej nędzy i nie chcą brać udziału w tych skarbach. Wzywajmy oraz miłosierdzia Boga, aby i innych obłąkanych wspóbraci do tej prawdziwej owczarni Pasterza niebieskiego przyprowadzić raczył, aby i oni stali się skarbów tych uczestnikami.

Cóż jest, dobry Boże! cobyś mógł uczynić dla nas, a nie uczyniłeś? Ach! jakże zdołamy dostatecznie uwielbiać miłosierdzie Twoje, Panie! Zasłużyliśmy przez grzéchy nasze na piekło; Ty z niego nas wybawisz przez święty Sakrament pokuty. Domagasz się wprawdzie stosownego zadośćuczynienia za nieprawości nasze; niestety! na jakież my zdobyć się możemy; lekkie umartwienia ciała, krótkie modły, szczupłe pobożne uczynki, i to jeszcze pełne niedoskonałości, cóż znaczą w porównaniu do ciężkich i licznych grzéchów naszych, którémi Cię obraziliśmy? Aż oto, Ty sam, tchnąc miłością bez granic ku nam, przybywasz ku nam i odpustami raczysz zastępować niedostateczność pokuty naszéj. O jakąż Ci winniśmy wdzięczność za taką łaskę i dobrodziejstwo nieocenione! Ach! na złebyśmy go używali, uważając siebie za wolnych od przykrych trudów pokuty, dlatego, że Ty sam przykładać się raczysz do umorzenia długów naszych. Czyżbyśmy dlatego samego nic nie chcieli czynić dla Ciebie, że Ty, Panie! wszystko czynisz dla nas? Możemyż być tak leniwi, gnuśni i podli, abyśmy chcieli zbawić

siebie bez najmniejszego przyłożenia się z naszéj strony, gdy Ty, najłaskawszy Zbawicielu! tak drogo zbawienie nasze opłaciłeś? O! to już okropna byłaby niesprawiedliwość, aby sam niewinny cierpiał, a winowajca od najmniejszéj chłosty miał być osłonionym. Chcemy więc, Panie nasz! chcemy razem przynajmniéj z Tobą cierpiéć: o to tylko najpokorniéj Cię błagamy, abyś dla udoskonalenia i nadania większéj ceny pokutnym dziełom naszym, raczył nam udzielić zasług męki i śmierci Twojéj, także i zasług świętych Twoich. Amen.

## NAUKA XIII.

# O świętym Sakramencie ostatniego namaszczenia.

"Choruje kto między wami? niechaj wwiedzie kapłany kościelne, a niech się modlą nad nim, pomazując go Olejem w Imię Pańskie. A modlitwa wiary uzdrowi niemocnego i ulży mu Pan: a jeśliby w grzéchach był, będą mu odpuszczone".

Św. Jakób V. 14-15.

Gdy człowiek legnie na śmiertelnéj pościeli, już to dotkliwe cierpienia go dręczą i przeraża ta myśl: że wkrótce nastąpi rozprężenie organizmu i zniszczenie ciała, już ze smutkiem i boleścią pogląda na owoce swych starań i trudów, wymykające się z rąk jego; z głębokim smutkiem i boleścią pogląda na bliskie sercu osoby, z którémi wkrótce na zawsze pożegnać się przyjdzie, a tém boleśniéj dla tego, który po sobie wdowę i małe siéroty, a jeszcze bez pewnéj opieki, albo bez zapewnionego sposobu do życia zostawić musi; już to życie przyszłe, surowość sądu Bożego

i kary za grzéchy, za które nie odpokutował jeszcze dostatecznie, okropnym strachem go przejmuja. A do tego nieprzyjaciel zbawienia, szatan, o którym święty Piotr, apostoł mówi: "że jako lew ryczący krąży, kogoby pożarł", (św. Piotr V. 8), wypowiada mu potyczkę, i że ta już ostatnia, od któréj zależy albo jego tryjumf, lub pohańbienie i strata upragnionéj zdobyczy, a więc najzaciętsza; podwaja on wtenczas usiłowania, pomnaża zasadzki, aby przywieść chorego do rozpaczy i popchnąć do grzéchu śmiertelnego. W téj okropnéj, mozolnéj i całkowicie o losie przyszłym stanowiącéj ostatnićj ehwili mozolnego życia, gdzież znaléżć skuteczną pomoc, wsparcie i pociechę? Cóż tu poradzą przyjacielskie uwagi, albo rozprawa filozoficzna?

Oto dobry Pastérz niebieski! nie zapomina o swojéj owieczce: ten czuły Ojciec, wierny przyjaciel przybywa z pewnym środkiem do osłodzenia okropności śmierci; co większa, ze środkiem usposabiającym do poglądania na śmierć z radością, do odniesienia pewnego zwycięstwa nad czartem i do zjednoczenia się z Bogiem na wieki. Tym środkiem jest święty Sakrament ostatniego namaszczenia.

Jakkolwiek w Ewangielii świętéj nie znajdujemy ustanowienia przez Jezusa Chrystusa tego świętego Sakramentu, jak Chrztu, Pokuty i Eucharystyi, bo nie wszystko, co Zbawiciel działał, czego nauczał i co stanowił, jest tam zapisano, podług świadectwa świętego Jana Ewangielisty: "A jest i innych wiele rzeczy, który uczynił Jezus: które gdyby się z osobna pisały, tuszę, iż sam świat nie mógłby ogarnąć ksiąg, którcby się pisać miały" (św. Jan XXI. 25); przecież nié ma żadnéj wątpliwości, że sam Jezus Chrystus Go postanowił, jak i wszystkie inne Sakramenta. Albowiem Apostołowie, jak czytamy w Ewangielii świętéj: "wielu chorych olejem mazali i uzdrawiali" (św. Marek VI 15). Daléj święty Jakób, apostoł w liście swoim zaleca wiernym chorym przyjmować ten święty Sakrament, mówiąc: "Choruje kto między wami? niechaj wwiedzie kapłany kościelne, a niech się modlą nad nim, pomazując go olejem w imię Pańskie. A modlitwa wiary uzdrowi niemocnego i ulży mu Pan: a jeźliby w grzéchach był, będą mu odpuszczone". Wreszcie od pierwszych stuleci, aż do naszych czasów znajduje się ten święty Sakrament w tradycyi, czyli

w podaniu Kościoła Chrystusowego, jakby w powszechnym składzie całkowitéj nauki i wszystkich ustaw Zbawiciela, gdyż się praktykował dawniéj i praktykuje pomiędzy

wiernymi.

Materyją tego świętego Sakramentu jest Oléj, poświęcony w Wielki czwartek przez biskupa z wielką okazałością obrzędów, w czasie których błaga Pastérz Trójcę przenajświętszą o błogosławieństwo i udzielenie mu duchownéj skuteczności, jakiéj nié ma z natury swojéj, albo raczéj o przemienienie przyrodzonych jego skutków i przymiotów na podobneż duchowne.

Forma jego zależy na namaszczeniu Olejem świętym członków chorego w znak krzyża świętego i na następnych słowach, które kapłan, namaszczając, wymawia: "Przez to święte namaszczenie i przez Swoje najsłodsze miłosierdzie, niech ci Pan przebaczy, cokolwiek wzrokiem wykroczy-

łeś" i t. d.

Sama już materyja i forma, wykazują przedziwne skutki świętego Sakramentu: oléj bowiem, przez przyrodzone skutki swoje, łagodzi, léczy, pokrzepia i święci; namaszczenie zaś Olejem świętym, połączone z modlitwą kapłana, dokładnie wyraża namaszczenie wewnętrzne Ducha świętego, który przez ten święty Sakrament oczyszcza duszę z pozostałości grzéchowych, oświćca ją wiarą świętą, rozgrzéwa miłość Boską, umacnia jéj słabość, uzbraja przeciwko napaści szatana, łagodzi jéj cierpienia, w końcu ulecza niekiedy i choroby ciała.

Ministrami tego świętego Sakramentu są biskupi i kapłani, a nie kto inny, albowiem uważa się on, zdaniem Ojców świętych, za dopełnienie świętego Sakramentu Pokuty, jak święte Bierzmowanie za dopełnienie Chrztu świętego, a ministrami Pokuty, jakeśmy widzieli, są sami tylko biskupi i kapłani, gdyż święty Jakób wyraźnie mówi: "Choruje kto między wami? niechaj wwiedzie kapłany kościelne, a niech się modlą nad nim, pomazując go Ole-

jem w imie Pańskie".

Nazywa się ten święty Sakrament ostatnióm namaszczeniem, bo piérwsze namaszczenie udziela się na Chrzcie świętym, drugie na świętém Bierzmowaniu, a to trzecie i ostatnie w niebezpiecznój chorobie.

Piérwszym skutkiem głównym, dla którego ustanowiony ten święty Sakrament, jest: że on léczy dusze z pozostałości grzéchowych, jak powiada święty Tomasz: każdy święty Sakrament ustanowionym został głównie dla jakiegoś szczególnego skutku, chociaż następnie prowadzi za soba inne, gdyż każdy święty Sakrament sprawia to, co oznacza. Jako Chrzest święty jest narodzeniem duchowém, Pokuta zmartwychwstaniem, tak ostatnie Olejem świętym namaszczenie jest lékarstwem wzmacniającém, czyli nadajacém sily duszy. Lecz jako lékarstwo dla ciała, aby skutkowało, wymaga w człowieku życia fizycznego, tak to lékarstwo duchowne, aby pożyteczném było, wymaga życia duszy. Ostatnie zatém namaszczenie ustanowioném jest nie dla zgładzenia tych występków, które zabijają duszę, jakiémi są: grzéch piérworodny i uczynkowy śmiertelny, lecz na zgładzenie tych ułomności, które będąc chorobą duszy, odbiérają jéj silę, potrzebną do współdziałania z łaską Bożą. Te zaś ułomności, czyli wady, są to pewne słabości i niezdolności, pozostałe w nas, już to po grzéchu piérworodnym, już uczynkowym. Przeciwko tym tedy słabościom umacnia człowieka ostatnie namaszczenie. Ten święty Sakrament, znosząc pozostałości grzéchowe, pociesza, przynosi ulgę i wzmacnia chorego, już to uspokajając trwoge i obawę jego sumienia, przez ufność w miłosierdziu Boskiém, już powiększając jego siłę i odwagę do cierpliwego znoszenia bólów choroby, do dzielniejszego opiérania się pokusom szatana; w końcu pomnaża w sercu chorego miłość Boga, wzbudza pragnienie i nadzieję posiadania Go, zapewniając, że wszystkie przeszkody do tego usuwają się przezeń, a następnie, jeżeli tylko chory z należytém usposobieniem go przyjmuje, nietylko, że niszczy obawę śmierci, lecz jeszcze czyni mu ją pożądaną, bo już ją uważa jako oswobodzicielkę z więzów ciała, jako przejście z padołu płaczu do wesela niebieskiego.

Po 2-re: Ten święty Sakrament odpuszcza grzéchy, pozostające po świętym Sakramencie Pokuty, to jest: grzéchy, których sobie ktoś nie przypomina, lub ich nié ma za grzéchy, a za które żałowałby i chętnieby się z nich spowiadał, gdyby je sobie przypominał, lub je znał; odpuszcza je co do winy, a nawet i co do kary doczesnéj,

w miarę usposobienia chorego. Słowa, które kapłan wymawia, udzielając tego świętego Sakramentu, wyrażają dokładnie, że on odpuszcza grzéchy, jakie chory popełnił za pomocą zmysłów; gdyż święte Sakramenta sprawują to, co wyrażają; i właśnie święty Jakób, apostoł naucza nas tego, mówiąc: "A jeśliby w grzéchach był, będą mu odpuszczone".

Po 3-cie: Przywraca zdrowie ciału, jeżeliby ono miało posłużyć do zbawienia duszy chorego, bo dla niéj to właśnie, a nie dla ciała, ten święty Sakrament ustanowiony; dlatego główne swe skutki wywiéra na duszę, a nie zawsze po przyjęciu jego następuje uzdrowienie ciała.

Aby ten święty Sakrament sprawił tak szacowne i zbawienne skutki na chorym, potrzebne są ze strony jego następujące usposobienia: 1) Aby chory był ochrzczonym i już nie dziécięciem, lecz mającym poznanie tego świętego Sakramentu, jego skutków i wiare w też skutki. 2) Aby szczérze go pragnął przyjąć. 3) Aby wprzód odbył świętą spowiedź, ściśle zachowując przy niej wszystkie wymienione warunki, bo ten święty Sakrament nie jest Sakramentem umarłych, lecz żyjących; dlatego przyjmujący go w grzéchu śmiertelnym, do którego się poczuwa i odpuszczenia jego nie stara się otrzymać przez rozgrzészenie kapłana, nietylko, że nie dozna zbawiennych skutków Ostatniego namaszczenia, lecz popełni świętokradztwo. 4) Aby chory odniósł obfita korzyść z przyjęcia tego świętego Sakramentu, powinien zbudzić w sobie (choć w ogólności) akty żywej wiary w Boga, w Trójcy świętej jedynego, oraz we wszystkie prawdy religijne, jakie nam Kościół święty do wierzenia podaje; akt nadziei zbawienia, położonéj w zasługach Zbawiciela i w nieskończoném milosierdziu Boga; akt miłości, przez którą gorąco pragnąć powinien ogladać Boga; nakoniec akt zupełnego zgadzania się z wolą Boga, składając Mu dobrowolnie ofiarę ze swojego zdrowia i życia doczesnego. 5) Chory w czasie namaszczenia każdego organu zmysłowego powinien wzbudzać w sobie doskonały żal za grzéchy, które za pomocą tego organu popełnił. 6) Chory powinien żądać przyjęcia tego świętego Sakramentu jak najprędzej, skoro tylko poczuje w sobie niebezpieczeństwo życia, gdy jeszcze jest

przytomnym, a nie napół umarłym, bo w takim stanie jest niezdolnym do usposobienia się należytego, zatém

i nie otrzyma jego zbawiennych skutków.

Nie jeden chory, mianowicie w wyższéj klasie społeczności, przez zbyteczne przywiązanie do życia, nie po-znaje czasem niebezpieczeństwa; używa środków do odzyskania zdrowia, a nie myśli o opatrzeniu się świętémi Sakramentami: natenczas ścisła jest powinnościa chrześcijańską otaczających go osób naprowadzać chorego do zapotrzebowania tych zasiłków duchownych. Lecz, niestety, wielu bliskich krewnych i przyjaciół, zamiast dopełnienia téj świętéj powinności, z bojaźni, aby nie przerazić chorego okazaniem niebezpieczeństwa życia, sami go cieszą; kołyszą próżną nadzieją i usypiają; on w rzeczy saméj usypia, ale snem, z którego się przebudzi aż w piekle. Oh! taka bojaźń jest naganna, taka miłość—okrutna, litość—zabójcza! Lękać się, aby ten święty obrzęd nie zatrwożył, nie zasmucił go otaczających? Ach! czyliż to Bóg trwogę, a nie pociechę i ufność z sobą przynosi? Aby nie zatrwożył chorego!... alboż to zbawienna bojażń może się nazwać nieszczęsną, bojaźń, która każe myśléć o wieczności, chwytać się sposobów dla uniknienia zguby. która zmusza do wynagrodzenia krzywd poczynionych do naprawy zgorszeń, która nakłania człowieka do pojednania się z Bogiem i zapewnienia mu wiecznéj szczęśliwości! Aby nie zasmucił otaczających!... A śmierć chorego bez świętych Sakramentów, czy ich nie zasmuca? A jakaż miéć moga pociechę występni krewni i przyjaciele po stracie drogiéj im osoby, kiedy bez pojednania się z Bogiem, bez duchownych zasiłków, puszcza na tamten świat te. która od dawnego czasu była zapomniała nawet o obo-wiązkach religijnych, czyli raczej, jakże okropnych wyrzutów sumienia i niczém nieukojonego smutku doznawać muszą ci, skoro mają choć iskierkę wiary, którzy dozwolili ojcu, matce, dzieciom, przyjacielowi, lub komukolwiek wybrać się w straszną do wieczności podróż, bez żadnych właściwych zasobów i wpaść w ręce Boga żywego, bez pojednania się z Nim w świętym trybunale miłosierdzia.

Wybornym środkiem do uniknienia takiego nieszczęścia jest zobowiązać bogobojnego przyjaciela, lub roztrop-

nego kapłana, aby ten, skoro zagrozi niebezpieczeństwo życia, uprzedził o tém chorego zawczasu i namówił go do przyjęcia świętych Sakramentów, nie czekając, nim

straci przytomność.

Lubo święty Sakrament ostatniego namaszczenia nie jest tak koniecznym, aby nikt bez jego przyjęcia nié mógł być zbawionym, "z tém wszystkiem, mówi sobór Trydencki, ci, co zaniedbują, lub nie chcą go przyjąć, dopusz-czają się wielkiéj zbrodni i wyrządzają krzywdę Duchowi świętemu" (Ses. XIV.); tacy pozbawiają się najdzielniej-széj pomocy, wielce im w godzinie śmierci potrzebnéj, nawet przypuściwszy, że przyjęli święty Sakrament Pokuty i najświętszy Wijatyk. "Na cóż się naraża, powiadaja inne Sobory, ten, kto zaniedbuje przyjęcia tego świętego Sakramentu, bez którego nader niebezpieczną jest rzeczą schodzić z tego świata". Przyjęcie więc ostatniego Olejem świętym namaszczenia jest powinnościa ściśle obowiązująca, kiedy śmiertelnie chory jest wystawionym na gwaltowne pokusy, oraz na niebezpieczeństwo upadku. Jest powinnościa, bo pamięć o śmierci, gotowanie się na nią w ciągu całéj pielgrzymki doczesnego życia, i staranie się, aby ona była szczęśliwą, od któréj zależy szczęście lub niedola wieczna, jest jedném z najważniejszych zadań dla Chrześcijanina; przeto gdy ona tuż, tuż sie zbliża, należy z upragnieniem chwytać się tego świętego środka, który śmierć uświęca i czyni ją szczęśliwą. Dlatego to i Kościół świety, ta troskliwa matka o zbawienie nasze, w publicznych modłach zaleca błagać Boga, aby nas od nagłej i niespodziewanej śmierci zachować raczył, abyśmy mieli dosyć czasu użycia tego świętego Sakramentu.

Obaczmy teraz, jak sam obrzęd Olejem świętym namaszczenia podnosi ducha chorego i jak piękuą, zbawienną daje naukę dla zdrowych, którzy są obecni przy nim.

Wchodzi kapłan do domu, gdzie chory leżéć powinien na czystéj pościeli, czysto ubrany; członki jego, mające się namaszczać, omyte i na sucho otarte, sam dom oczyszczony, stół w nim nakryty białym i czystym obrusem, na stole, na talerzu położonych pięć gałek bawełny i kawałek ośródka chleba, stoi krucyfiks, zapalona gromnica, woda święcona i kropidło. Wchodzi ten posłaniec

Zbawiciela w jego Imieniu, i Jego Imieniem wita domomników témi słowy, jakiémi i On witał miłych uczniów swoich, kiedy się im ukazywał: "Pokój temu domowi i wszystkim jego mieszkańcom". Ciesz się, biédny chory! to twój przyjaciel, twój brat, twój lekarz, twój Zbawiciel! przybywa do ciebie z najskuteczniejsza pomoca niebieska. Potém kaplan stawia na stole Oleje świete, wkłada komżę i stułę, daje choremu krucyfiks do pocałowania; słodkie to pocałowanie, które niebieski przyjaciel daje ziemskiemu, cierpiącemu przyjacielowi swemu, aby go uspokoić pokazaniem ran, jakie z milości ku niemu odniósł. Wróciwszy do stołu, kapłan kropi święcona wodą chorego i przytonnych, powtarzając słowa króla pokutu-jącego: "Pokropisz mię hyzopem, a będę oczyszczony, omyjesz mię, a będę nad śniég wybielony" (Ps. L. 9). I obró-ciwszy się do chorego, błaga Pana Boga, aby oddalił od niego ducha ciemności, a zesłał anioła ku jego pomocy, przez następujące modlitwy, które Kościół święty podaje: "Pomoc nasza w Imieniu Pana. (Asystujący odpowiadają:) Potężnego Pana, który stworzył niebo i ziemię. - Pan z wami i z duchem twoim". Dalej odzywa się kapłan do obecnych: "Módlmy się", aby i oni przez litaniją do wszystkich świętych, lub inne modlitwy wzywali niebieskiego zmiłowania nad chorym, i sam odmawia te modlitwy: "Panie, Jezu Chryste! niechaj z naszém pokorném wstąpieniem do tego domu, zawita wieczna szcześliwość, Boska pomyślność, czysta radość, czynna miłość i nieprzerwane zdrowie; niech z tego miejsca umyka moc czartowska; niechaj przybędą aniołowie pokoju i niech ten dom opuszcza wszelkie złośliwe poróżnienie. Niechaj Imię Twoje święte, Panie! bedzie uwielbione pomiędzy nami, i pobłogosław † naszemu obcowaniu: poświęć to nasze posłannictwo, Ty! który święty i miłosierny jesteś, i przybywasz z Ojcem i Duchem świetym na wieki wieków. Amen".

"Prosimy i błagamy Pana naszego Jezusa Chrystusa! aby pobłogosławił ten dom i wszystkich jego mieszkańców, aby zesłał im dobrego anioła za stróża i usposobił ich do rozważania cudownych praw Twoich, aby oddalił od nich wszelkie przeciwne mocy, oswobodził ich od wszel-

kiego strachu i bojażni, a spokojnych i zdrowych w tym domu zachować raczył. Który z Ojcem i Duchem świętym żyje i króluje Bóg na wieki wieków. Amen.

"Wysłuchaj nas, Panie święty! Ojcze Wszechmogacy! wieczny Boże! i racz zesłać św. Anioła Twojego z nieba, któryby strzegł, opiekował się i bronił od wszelkiego złego wszystkich mieszkańców tego domu. Przez Chrystusa, Pana naszego. Amen".

Po tych modlitwach zabiéra się kapłan do udzielenia choremu św. Sakramentu; tymczasem chory z doskonałym żalem za grzéchy odmawia spowiedź powszechna, po któréj mówi nad chorym kapłan: "Niechaj Bóg wszechmogacy ulituje się nad toba, a przebaczywszy ci twe grzéchy, niechaj cię wprowadzi do żywota wiecznego. Amen". I dalej, wyciągnąwszy nad nim prawą rękę, dodaje: "Niech Bóg Wszechmogacy i pełen miłosierdzia, da ci odpuszczenie, rozgrzészenie i przebaczenie wszy-

stkich grzéchów Twoich. Amen".

Następnie żegna chorego, mówiąc: "W Imię Ojcat i Syna† i Ducha† świętego, niech ustapi z ciebie wszelka moc czarta, przez włożenie na cie rak naszych i przez wezwanie wszystkich świętych Aniołów, Archaniołów, Patryjarchów, Proroków, Apostolów, Męczenników, Wyznawców, Panien i wszystkich świętych razem. Amen". Tu kapłan, namoczywszy wielki palec do Olejów świętych, namaszcza znamieniem krzyża świętego po szczególe: oczy, uszy, nozdrze, ściśnione usta, ręce i nogi chorego, wymawiając nad każdym członkiem sakramentalne słowa: "Przez to święte namaszczenie i przez swoje najsłodsze milosierdzie! niech ei Pan przebaczy wszystko, cokolwiek wykroczyłeś wzrokiem". A następnie: słuchem, powonieniem, smakowaniem i mową, dotykaniem, chodzeniem. Tak już udzielony św. Sakrament Ostatniego Namaszczenia. Kapłan oczyszcza palec chlebem, umywa ręce, i ten chléb; owe gałki, którémi wycierał namaszczone członki, ida na ogień, bo niepoświęconym rękom dotykać się ich nie wolno. Ale troskliwość Matki, Kościoła św., nie przestaje na tém: jeszcze dla uproszenia dziécięciu u Boga skutków tego św. Sakramentu, kładzie w usta swojego sługi następujące modlitwy:

"Panie Boże! któryś wyrzekł przez Apostoła Twojego, Jakóba: choruje kto między wami, niechaj wwiedzie kapłany kościelne, a niech się modlą nad nim, pomazując go Olejem w Imię Pańskie. A modlitwa wiary uzdrowi niemocnego i ulży mu Pan, a jeśliby w grzechach był, będą mu odpuszczone,—uzdrów, prosimy, Zbawicielu nasz! za łaską Ducha św. niemocy tego chorego, jego rany ulécz i grzechy odpuść, a także wszystkie boleści duszy i ciała usuń i zupełnego mu zdrowia zewnątrz i wewnątrz miłościwie udziel, aby mocą miłosierdzia Twego dźwigniony, wrócił do dawnych obowiązków swoich. Który z Ojcem i z Duchem św. żyjesz i królujesz Bóg na wieki wieków. Amen".

"Spojrzyj, prosimy, Panie! na sługę Twego N. niemocą ciała przytłoczonego i duszę, którąś stworzył, wesprzyj: aby tą chłostą nawrócony, Twojém lekarstwem poczuł się uzdrowionym. Przez Chrystusa, Pana naszego.

Amen".

"Panie Święty! Ojcze wszechmocny! wieczny Boże! który wylewając łaskę swojego błogosławieństwa na schorzałe ciała, stworzenie Twoje rozliczném miłosierdziem strzeżesz: przybądź łaskawie na wezwanie Imienia Twojego i sługę Twojego od choroby uwolniwszy i zdrowiem go udarowawszy, dźwignij prawicą swoją, utwierdź go w cnocie, strzeż swoją potęgą i swojemu św. Kościołowi ze wszelką pożądaną pomyślnością powróć. Przez Chry-

stusa, Pana naszego. Amen".

Wszystkie narzędzia zmysłów, będąc częstokroć, niestety, i narzędziami grzéchu, skażone przez szatana, łaską Jezusa Chrystusa są już odrodzone, oczyszczone i poświęcone. Znak krzyża świętego, który kapłan nad każdym z nich położył, to jakby pieczęć, Oleje święte są jakby lakiem Ducha świętego, którémi zamyka nadal zmysły przed nieprzyjacielem i piętnuje je imieniem Boga. Straszny jest piekłu ów żołniérz chrześcijański, noszący na swoich członkach ten znak, który zwyciężył świat, czarta i wszystkie jego potęgi. Przez ten św. Sakrament chory, uspokojony co do duszy, uzbrojony, pocieszony, stojąc już u bramy szczęśliwej wieczności z niecierpliwością czeka jej otworzenia, bo dusza radaby ulecieć na łono Ojca nie-

bieskiego. Inném już okiem pogląda on teraz na znikomość tego świata, jego miłość ku drogim osobom, które na czas zostawuje, oczyszczona namaszczeniem niebieskiém, płonie w sercu spokojnie: poleca je Opiece Boskiéj,

pewny błogich skutków téj potężnéj Opieki.

Tu, jeżeli osoba, która przyjęła Ostatnie Namaszczenie, jest Ojcem lub matką, ma miejsce chwalebna i prawdziwie patryjarchalna ceremonija. Dzieci bogobojne, znając wielką ważność błogosławieństwa rodziców, z rozrzewnieniem i z najczulszém przywiązaniem synowskiém otaczają łoże boleści, odbiérają od ojca lub matki ostatnie przestrogi i upadłszy na kolana, proszą o błogosławieństwo. Ojciec czy matka, znacząc nad ich głowami znamię krzyża świętego, modli się za nich i życzy im wszystkiego, czego tylko ojcowska czy macierzyńska miłość, oświecona pochodnią wieczności, życzyć może najczulej przez siebie ukochanym istotom. Czemuż ten rozrzewniający i święty zwyczaj nie wszędzie się praktykuje! Gdy Kościół Boży tego pragnie i rodziny interesować on powinien. Kto przedstawia ojcu jego dziatki do błogosławieństwa, ten

przywraca ojcowskiej władzy godność i potęgę.

Kościele Chrystusowy! o jakżeś ty godna Oblubienica niebieskiego swojego Oblubieńca! gdy się okazujesz najczulszą matką dla swoich dziatek. Ty je pielęgnujesz z najwyższą troskliwością, w ciągu całéj pielgrzymki doczesnéj. Ty do odrodzonego przez Chrzest święty dziécięcia powiadasz: Jesteś synem Boga trzykroć świętego, bądźże i sam potrzykroć świętym: na umyśle, na sercu i na ciele, i wypisujesz te wielka nauke na wszystkich jego zmysłach. Ty go zaraz odziewasz białą szatą, dając przestrogę, aby się strzegł jéj splamienia, aż nim stanie przed Sędzią Jezusem Chrystusem. W chwili, gdy wstępuje w zawód życia, wzywasz do siebie młodziana, objawiasz mu wielką tajemnicę, mówiąc: Życie twoje będzie wojną ustawiczną, powinienes ja prowadzić z honorem i razem uzbrajasz czoło jego krzyżem i św. Namaszczeniem, które czyni Męczenników, a serce témi wielkiego znaczenia słowy: jesteś królem; z bronią w ręku masz bronić twojego królestwa, mnóstwo świadków na cię patrzy, okaż się więc godnym swoich przodków, godnym towarzystwa Aniołów, godnym

Matki twojej. Sadzisz potém króla młodego przy świętym stole, karmisz go chlebem Anielskim, poisz winem, rodzacém niewinność dziewicza. Walka się rozpoczeła: jeżeli odebrał rany, ty je léczysz, zanurzając go w kapieli Krwi Boga. Oblubieńca swojego i znowu posyłasz go na walkę. On już doświadczeńszy, a więc śmielszy i odważniejszy. Takto przez święte Sakramenta opatrujesz swojego szermierza wszystkiémi zasobami zwycięstwa i utrzymujesz go ciagle na wzniesieniu wielkich myśli. To głębokie poczucie swojej godności nigdy mu nie jest potrzebniejszem, jak w chwili już kończącej się walki i dlatego właśnie najzaciętszéj, jak w chwili, kiedy wielkość człowieka zdaje się znikać, kiedy zewnetrzna jego istota, osłabiona choroba, już się rozkłada, aby wkrótce, w grobie, w proch się rozsypać; kiedy krewni i przyjaciele, Izami zalani, wyznając, że nic już nie pomogą, zaczynają opłakiwać bliską i nie-powetowaną stratę, w téj chwili, kiedy człowiek staje się przedmiotem strachu, wstrętu i politowania, Ty, najlepsza Matko! rozwijając cała wspaniałość swoich obrzędów świętych i całe bogactwo łask swoich, przychodzisz podźwignać godność przyrodzenia ludzkiego, okazujesz wysokie przeznaczenie człowieka, jakie go czeka, gdy on umiéra w Panu. Przypominasz, że jest szermierzem, upadłym wprawdzie, lecz niezwyciężonym, który mógł upaść, ale téż może się podnieść i ostatecznie tryjumfować, odzyskując jużto fizyczne, jużto moralne siły. Ty, poświęcając ciało człowieka przez wielokrotne namaszczenia, dajesz mu naukę życia, jeżeli wróci do zdrowia, albo wielka wzbudzasz w nim ufność w miłosierdzie Boskie, jeżeli już przybył do kresu swojego ziemskiego zawodu. A wtedy Chrześcijanin, przemieniony w nowego człowieka, doznaje, jak dobry jest Pan dla tych, którzy go kochają, jak pocieszająca rzecz w niedoli miéć przyjacielem niebo, módz nazywać Boga swoim Ojcem, mieszać Izy swoje ze Izami Jezusa Chrystusa i Jego świętych, Iączyć ofiarę swoję z ich ofiarą i swoję nadzieję z ich uiszczonémi już nadziejami. Jeszcze Ty, Matko! z rozczuleniem żegnając dziécię swoje u progu wieczności, błagasz Boga o zastęp Duchów niebieskich, aby ten odprowadził je do Ojca.

To poważne widowisko, nie jestże wielką nauką i dla zdrowych obecnych, które daje im poznać, co jest życie, a co śmierć, które daje uczuć, że człowiek tak jest świętym na swém posťaniu boleści, jak byť świętym w kolébce, jak będzie świętym w grobie, jak potrzeba być świętym, aby stanąć przed Bogiem, który i w Aniołach znajduje skazy? Nie jestże nauką sam widok dobrego Chrześcijanina, utrzymującego aż do ostatniej chwili godność istoty swojéj, zachowującego błogi spokój serca i pogodne oblicze wobec otwartego grobu? Widok ten obudza poważne myśli: o krótkości i znikomości doczesnego życia, o nietrwałości i próżności wszystkiego, co ich otacza, a o rzeczywistości tego, co ich czeka. Obudza myśli, że i oni prędzéj czy późniéj znajdą się w tym stanie, obudza zbawienna bojaźń sądów Bożych. Sam, powiadam, ten widok, chocby niechcącym, kładzie w usta te słowa Ducha św.: "Błogosławieni umarli, którzy umiérają w Panu" (Objawienie XIV. 13). Wzmacnia wiarę w nieśmiertelność duszy i jakby zmusza do przedsięwzięcia życia chrześcijańskiego.

Serdeczne dzięki składamy Ci, Boże! żeś nam w świętym Sakramencie Ostatniego Namaszczenia zgotować raczył zbawienne lékarstwa i drogocenne łaski, na te okropne i straszne chwile, od których szczęście lub nieszczęście wiekuiste zależy. Wtenczas, gdy nieprzyjaciel zbawienia natęża swe siły, aby nas zgubił, Ty, Panie! podwajasz dla nas ratunek w miarę niebezpieczeństw, jakie nam grożą. O jakżeś dobry, Panie! okazując tak troskliwą pieczę o nas; w tym samym czasie dajesz okazałe dowody miłosierdzia swojego nad nami, kiedy zasługujemy, żebyś nas poddał pod surowe prawa sprawiedliwości swojéj. Nie dopuszczaj więc, o Panie! abyśmy w godzinie śmierci naszéj mogli być pozbawieni tego św. Sakramentu. Pragniemy z całego serca wszelkiéj pomocy, którémi ojcowska dobroć Twoja wiernych sług swoich obdarza, a my, z naszéj strony będziemy usiłowali zasługiwać życiem chrześcijańskiém na tę jednę z największych łask Twoich. Ty sam jeszcze, Panie! użycz nam wtenczas ducha pokuty i prawdziwego żalu za grzechy, który koniecznie towarzyszyć powinien przyjmowaniu tego świętego Sakramentu.

Ty sam to spraw, najłaskawszy Panie! abyśmy w ręku Twoich świętych umarli i z Tobą żyli w niebie na wieki. Amen.



### NAUKA XIV.

## O św. Sakramencie kapłaństwa.

"Dana mi jest wszelka władza na niebie i na ziemi. — Jako mię posłał Ojciec i ja was posyłam". Św. Mat. XXVIII. 18. — Św. Jan XX. 31.

W cielona druga Osoba Trójcy przenajświętszéj Jezus Chrystus, prawdziwy Bóg, razem i prawdziwy człowiek przestus, żywszy lat trzydzieści w ukryciu, wystapił publicznie, zaczał wykonywać posłannictwo niebieskiego swojego Ojca, czyli rozpoczał wielkie dzieło zbawienia rodu ludzkiego. Przybrał sobie dwunastu mężów, których nazwał Apostołami, czyli Posłańcami, bo wyraz Apostolos w greckim języku takie ma znaczenie (św. Łuk. VI. 13). Nauczał lud znajomości Boga i Jego świętej woli; nauczał, że dla nieba stworzony człowiek, słowem i przykładem wskazywał mu drogę, wiodącą do tego celu. Dla nadania nauce swojej mocy i skuteczności, czynił rozmaite cuda. Za dotknieciem Jego świętéj ręki, za wyrzeczoném słowem, za skinieniem nawet Jego woli, śmiertelne choroby opuszczały swoje ofiary, umykały złe duchy, wstawali z grobów umarli, uciszały się wiatry i burze morskie; w Jego świętéj dłoni obficie chléb sie rozmnażał: Słowem: wszystkie potęgi, nawet nierozumnéj przyrody, były Mu posłuszne. Sława rozniosła się po całéj krainie żydowskiej. Zewszad zbiegały się tłumy ludu, zawsze i wszędzie Go otaczały, aby słuchać Jego nauk, aby patrzéč na Jego cuda. W końcu uznały Go za Boga i Odkupiciela swego. On siebie skromnie nazywał Pastérzem, a wyznawców swoich owcami. Ten dobry

Pastérz, co daje dusze swoje za owce swoje (św. Jan X. 23), karmił lube owieczki chlebem słowa Bożego, léczył choroby ich duszne, odpuszczając im grzéchy; szukał zginionych; znalaziszy, wkładał na świete ramiona swoje i przynosił do owczarni swojéj. O szczęśliwe owieczki! majace takiego Pastérza; dlatego to do nich sam powiadał: "Błogosławione oczy, które widza, co wy widzicie" (św. Łuk. X. 23). "Lecz potrzeba było, aby Chrystus cierpiał, i tak wszedł do chwały swojej", jak sam powiada w Ewangielii świętéj (św. Łuk. XXIV. 26). Potrzeba było, aby przez ofiarę ze swojego życia i przelanéj krwi swojéj, wypłacił sprawiedliwości Boskiej za grzech pierworodny i grzéchy uczynkowe swoich owieczek, a tak aby w całéj rozciągłości sprawował urzad "wiecznego kapłana według porządku Melchizedechowego", jak przepowiedział królprorok (Psalm CX. 4). Potrzeba było, aby wstapił do nieba, dla przygotowania tam mieszkania lubym owieczkom swoim. Gdy wiec wypadało koniecznie, aby się od nich odłączył, cóż miało stać się z jego owieczkami? Czyż im przystało zostać samym, wśród głuchéj puszczy, bez Pastérza, wystawionym na lup drapieżnych zwierząt? Któżby je karmił, schorzałe léczył, zbłąkanych odszukiwał? Jeżeli porządny człowiek, schodząc z tego świata, pamieta o niedorosłych dziatkach swoich i testamentem naznacza im opiekunów, to tém bardziéj ten Ojciec niebieski nié mógł zapomniéć o drogich dziatkach swoich, które Go kosztowały życia i wylania krwi do ostatniej kropli. Zostawił on na miejscu swojém na Pastérzów wybrańców swoich, czyniąc ich pełnomocnikami w wielkiem dziele zbawienia rodu ludzkiego. Czytamy bowiem w Ewangielii św., że po zmartwychwstaniu swojém powiedział do Apostolów: "Dana mi jest wszelka władza na niebie i na ziemi" (św. Mat. XVIII. 18). "Jako mię Ojciec poslal, i ja was posylam" (św. Jan XX. 21). "Idac tedy nauczajcie wszystkie narody, chrzcząc je w Imię Ojca i Syna i Ducha św." (św. Mat. XXVIII. 19). W inném miejscu Ewangielii św. czytamy, że Jezus Chrystus, ukazawszy się wśród Apostołów, tchnął na nich i rzekł im: "Weźmijcie Ducha św.; których odpuścicie grzéchy, są im odpuszczone, a których zatrzymacie, są zatrzymane" (św.

Jan XX. 22—23). Na ostatniej Wieczerzy, przemieniwszy wszechmocnémi słowy swojémi chléb na przenajświętsze Ciało i wino na przenajświętszą Krew swoję, dając do pożywania Apostołom, rzekł do nich: "To czyńcie na pamiątkę moję" (św. Łuk. XXII. 19). Między innymi św. Piotrowi szczególnie dał klucze królestwa niebieskiego i rozkazał mu nadto paść baranki, paść owce swoje (św. Mat. XVI. 19. — Św. Jan XXI. 16—17). I nadał im wszystkim swoję własną powagę, mówiąc: "Kto was słucha, mnie słucha, a kto wami gardzi, mną gardzi" (św. Łuk. X. 16). Oto ustanowienie kapłaństwa Chrystusowego.

Święci Apostołowie, po wniebowstapieniu Pańskiem po odebraniu Ducha św., w skutek nadanej sobie władzy, opowiadali naukę Jezusa Chrystusa, nawracali do wiary Jego różne narody, chrzcili nawróconych, rządzili nimi, odpuszczali im grzechy, poświęcali chleb na przenajświętsze Ciało i wino na przenajświętszą Krew Boga-człowieka, ofiarowali je Ojcu niebieskiemu w rozmajtych potrzebach wiernego ludu, sami pożywali i niemi lud wierny zasilali;

słowem: sprawowali św. Sakramenta.

Ponieważ św. Apostolowie, jako ludzie śmiertelni, musieli schodzić z tego świata, czyliż ze śmiercią ich skończyło się także i kapłaństwo Chrystusowe? O! nie, bracia Katolicy! madrość i wszechmocność Boga-człowieka, prawdziwie po Bosku zaradziła temu, aby to wielkie dzieło zbawienia, raz poczęte przez Niego, postępowało aż do skończenia świata: nie tylko nadała Apostołom pełnomocnictwo swoje, lecz zarazem udzieliła im mocy przeléwania tegoż pełnomocnictwa na innych wybranych meżów. Jakoż widzimy w ich dziejach, że je przeléwali, nie tracac go sami. Naprzód, na miejsce wiarołomnego Judasza, wybrali św. Macieja, i udzieliwszy mu tegoż pełnomocnictwa, nazwali go także dwunastym Apostołem (Dzieje I. 29). Udzielili potém tegoż pełnomocnictwa przez post, modlitwę i wkładanie rak Szawłowi czyli Pawłowi i Barnabaszowi (Dzieje. XIII. 3). Daléj czytamy, jak św. Apostołowie, rozszedłszy się po różnych krajach, gdy w jednym przez opowiadanie słowa Bożego, uformowali Kościół św., stanowili dla rządzenia i opatrywania go w środki zbawienia Biskupów, i dawszy im święte przestrogi: "Pilnujcie sami siebie i wszystkiej trzody, nad którą was Duch św. postanowił Biskupami, abyśmy rządzili Kościół Boży, którego nabył krwią swoją" (Dzieje XX. 28), szli dalej dla nawracania niewiernych. Ci Biskupi do pomocy swojej przybierali kapłanów, przelewając na nich przez poświęcenie, część władzy sobie nadanej, jak świadczą też Dzieje: "A gdy postanowili im kapłanów w każdym kościele" (Dzieje XIV. 22).

Taka to, jak widzimy, nieprzerwana koleja, kapłaństwo Jezusa Chrystusa w Kościele Jego świętym z samych początków przechodząc od czasu do czasu, przeszło aż do dni naszych i przechodzić będzie aż do skończenia świata. A tak daje się zrozumiéć to zapowiedzenie Jezusa Chrystusa, wyrzeczone do Apostołów: "Ja jestem z wami po wszystkie dni, aż do skończenia świata" (św. Mateusz XXVIII. 20).

Wielkie zaiste było szczęście tych ludzi, którzy żyli za czasów Boga wcielonego, Jezusa Chrystusa, Błogosławione ich oczy, że Go widziały, i uszy, że słyszały z ust Jego najświętszych nauki zbawienne: "Bo... wiele proroków i królów żądali widzieć, co wy widzicie, (powiedział do nich Zbawiciel), a nie widzieli; i słyszéć, co wy słyszycie, a nie słyszeli" (św. Łuk. X. 24). Lecz i my, bracia, Katolicy! nie mniéj szczęśliwymi jesteśmy jak oni, gdyż przebywa między nami Jezus Chrystus, uosobiony w kaplanach swoich. On sam przez ich usta głosi dla nas nauki zbawienia. On przez nich nami rządzi, On przez nich podaje nam wszelkie środki do osiagnienia celu, do którego stworzeni jesteśmy. On przez nich schodzi na oltarze, wśród nas mieszka i służy za positek duszom naszym. Żeby nie było kaplanów, ustałoby dzieło zbawienia, bo nie byłoby komu podawać nam do niego środków, to jest: nie byłoby komu sprawować św. Sakramentów. O! jakże nieporównaném dobrodziejstwem Boga jest kapłan pomiędzy nami. Jego to sam Zbawiciel nazwał światłością świata (św. Mat. V. 14), téj obszernéj i gluchéj pustyni, gdzie ciemna noc wiecznie panuje, gdzie tysiączne krzyżują się drogi, gdzie tysiące otwartych przepaści! Rodzący się człowiek skazany jest na pielgrzymkę po téj niebezpiecznéj pustyni, a cóż on pocznie, nie wiedząc, dokad ma pójšć, podobnież jak nie wié, skąd przyszedł,

10

jakiéj ma trzymać się drogi; a więc niechybna czeka go zguba. Przybywa kapłan, ta pochodnia niebieska i rozpedza grube cienie nocy, okazuje mu pewną drogę, wiodaca do szczęścia wiecznego, stawia go na niéj; co więcéj: bierze młodego pielgrzyma za rękę i nie opuszcza

go, aż w bezpieczném postawi miejscu.

Kaplan to wyswobodził ród ludzki z jego błedów grubych, okrutnych i poniżających, których długo był smutną i haniebną ofiarą. Kapłan wydobył narody z barbarzyństwa, pokruszył bałwany fałszywe, otworzył ludom oczy, dla ujrzenia odwiecznéj prawdy, i nauką ewan-gieliczną złagodził ich obyczaje. Kapłan i po dziś dzień cywilizuje dzikie narody ceną krwi i życia swojego, jak niegdyś ucywilizował ojców naszych.

W wiekach średnich, kiedy barbarzyńskie hordy napadając Europę, uprowadzały do siebie porwanych ojców od dzieci, mężów od żon, synów od matek, w domu bolały rozdarte serca, w kajdanach u niewiernych jęczeli niewolnicy, a jeszcze z wydartą wolnością groziło niebezpieczeństwo utraty wiary, Kapłan, prawdziwy anioł pocieszyciel, z nieba zesłany, z krzyżem w ręku, miłością bliżniego pędzony, przebiegał domy chrześcijańskie, zbiérał kapitały, wykupywał niewolników; w braku opłaty, zdejmując więzy z więźniów, a wkładając na siebie, przywracał osiéroconym dzieciom ojców, wdowom meżów, matkom synów.

Kapłan – dzieci rzucone przez niewiasty zezwiérzęciałe, niegodne imienia matek, po ulicach miast, a tém samém pozbawione najpiérwszych przyrodzonych potrzeb, zbiérał do dobroczynnych, przez siebie założonych zakładów, gdzie im dawał drugie, czulsze, bo miłościa chrześcijańską ogrzane matki, które z poświęceniem się wychowywały je na pożytecznych członków społeczności.

Nieszcześliwym głuchoniemym, których przyrodzenie wyłączyło z towarzystwa ludzkiego, odmawiając im ustnéj mowy, kapłan, nadając pisaną, wrócił ich towa-

rzystwu i los dla nich zapewnił.

Kto dla chorych ubogich i niedołężnych starców po dobroczynnych zakładach dał przytułek i przyzwoity spo-sób do życia, jeżeli nie kapłan? Miłość kapłana wzięła pod ojcowską opiekę i przytuliła do swojego łona obłakanych nawet, od których każdy z przerażeniem uciekał.

Świat jeszcze, to obszérne pole walki, ludzie na nim ustawicznie odbywać musza zapasy, już to z potegami piekła, już z namietnościami własnémi; próżne byłyby wysilenia biédnych synów Adama, gdyby kapłan, ten drugi wszechmocny Mojżesz, nie modlił się na górze ze wzniesionémi rekami. Występna ziemia dzień i noc wysyła do nieba milijony zbrodni, wołających o pomstę do Boga; piorun grzmiałby nieustannie nad głowami winowajców, jak w czasie burzy, gdyby kapłan swojémi modły i ofiarami nie gasił go w reku Wszechmocnego. Ludzie ubodzy i grzesznicy nie mają potrzebnego do życia chleba; jakże moga żadać łaski grzésznicy u Ojca, którego nie przestają obrażać? Kapłan wznosi do nieba za nimi czyste rece swoje, a dobroczynna rosa skrapia ich niwy i po niedostatku nastepuje obfitość. Bo kapłan jest pośrednikiem na ziemi między Bogiem a Jego ludem.

Kapłan, to traba sądu Pańskiego. Jak tamta ma zagrzmieć, archanielskiem tchnieniem zadęta, na zmartwychwstanie świata umarłego, tak on teraz grzmi po świątyniach Boga żywego, aby ocucić braci z duchowego uśpienia i postawić ich do pracy w winnicy Pańskiej.

Kapłan, to siewca Gospodarza niebieskiego. On za siewa dobre nasiona. Niestety! te padają najczęściej na nieuprawne role serc słuchaczów i dlatego na roli Pańskiej zamiast samej pszenicy ewangielicznej, przeznaczonej do gumna niebieskiego, wiele dostrzegać się daje kakolu, chwastu i cierni, które w czasie żniwa mają być oddzielone od pszenicy i wrzucone na ogień (św. Mat. XII. 30).

Kapłan, pamietając na te słowa Mistrza swojego: "Jeźli kto idzie do mnie, a nie ma w nienawiści ojca swego, i matki, i żony, i dzieci, i braci, i sióstr, jeszcze téż i duszy swojéj, nie może być uczniem moim" (św. Łuk. XIV. 26), wyrzekł się wszelkich związków rodzinnych co do ciała, obrał za ojca Boga, który mieszka w niebie, za braci i siostry tych wszystkich, co się odzywają: "Ojcze nasz, któryś jest w niebiesiech". Już nie żyje dla siebie, lecz dla Jezusa Chrystusa, dla braci i siostr swoich w Jezusie Chrystusie. On, podług rady ewangielicznej, zaparł

się samego siebie, wziął krzyż swój i postępuje za swoim Panem (św. Mat. XVI. 24) On nie myśli już o sobie, lecz myśli i ogląda się, czy kto nie potrzebuje pomocy jego. Nié ma dla niego nocy, nié ma snu, słoty i niepogody, skoro pośpieszać wypada na ratunek bratu lub siostrze, na łożu boleści złożonym, nié ma znużenia i niewczasu,

skoro go kto wzywa na uléczenie duszy swojéj.

Kaplan, to namiestnik Jezusa Chrystusa na ziemi, to urząd Boski! Władza kapłana w dziele zbawienia ludów jest wszechmocną. Głos kapłana przebija niebiosa, zbliża się do majestatu Boskiego, z tronu chwały sprowadza Jezusa Chrystusa na ołtarz i udziela za posiłek duszny, komu wypada udzielić, podług uwagi Jego. Aniołowie nié mają téj mocy sobie nadanéj. Kapłanowi pełna moc dana nad Ciałem mistyczném Jezusa Chrystusa, którém jest Kościół święty, bo kapłan jest duszą tego Ciała. On go ożywia, nauczając wiary świętéj, chrzcząc i odpuszczając grzéchy; on go na nieskończone wieki jednoczy z Głowa, którą jest Jezus Chrystus.

Kapłan wyrok stanowi, a Bóg ten wyrok potwierdza. "Cokolwiek rozwiążesz na ziemi, będzie rozwiązano i w niebiesiech" (św. Mat. XVI. 19). Możeż być jakakolwiek władza większa, godność wyższa, nad władzę i godność kapłana? Dlatego to święty Franciszek z Assyżu, przez pokorę nie śmiejąc przyjmować zaszczytu kapłaństwa, mawiał: "Gdybym napotkał razem anioła i kapłana, zgiąlbym wprzódy kolano przed kapłanem, potém dopiéro

przed aniołem".

Oto potrzeba, oto poświęcenie się, oto władza i godność kapłana Chrystusowego. Skoro kapłan jest opowiadaczem nauki Zbawiciela, wierni go słuchać powinni: "Kto was słucha, mnie słucha; a kto wami gardzi, mną gardzi", powiada Jezus Chrystus (św. Łuk. X. 16). Skoro kapłan jest rządcą w królestwie, czyli Kościele Bożym i wodzem do królestwa niebieskiego, więc w tém wszystkiém, co on załeca w interesie zbawienia, powinni być mu posłusznymi; i sam rozum, i święty, Paweł apostoł to nakazuje, mówiąc: "Badźcie posłuszni przełożonym waszym i bądźcie im poddani. Albowiem oni czują, jako którzy za dusze wasze liczbę oddać mają" (Żyd. XIII. 17).

Jeżeli rodzice zasługują u dzieci na miłość, to czyliż nie zasługuje u wiernych na miłość kapłan, który odradza człowieka z syna zatracenia, na przysposobione dziécię Boga, który go karmi chlebem słowa Bożego i przenaj-

świętszém Ciałem Jezusa Chrystusa?

Kapłan, ze względu na najwyższą władzę i godność swoję na ziemi, godnym jest najwyższego szacunku, i św. Paweł, apostoł to mu przyznaje: "Tak niechaj człowiek o nas rozumié, jako o sługach Chrystusowych i szafarzach tajemnic Bożych" (1. Kor. IV. 1). I na inném miejscu powiada: "Kapłani, którzy dobrze rządzą, niech będą miani godnymi dwojakiéj czci: a najwięcéj, którzy pra-

gną w słowie i w nauce" (I. Tym. V. 17).

Tymczasem, niestety, ze smutkiem wyznać należy, że między Katolikami, w wyższej mianowicie klasie społeczności, gdzie powinno być wyższe oświecenie religijne, nader wielka liczba znajduje się lekceważacych kapłanów i nimi pogardzajacych. Niech tylko kaplan z sumiennéj powinności swojej przestrzeże, napomni jakiego wielmožnego pana, že on zaniedbuje chrześcijańskich obowiazków i prowadzi życie gorszace, to się obruszy, mówiąc z duma i ze wzgardą: "Co to do ciebie należy, każdy za siebie przed Bogiem odpowié; ja mam naukę, nie potrzebuję guwernerów". Nie koniec na tém, jeszcze mścić się będzie, rozmaite robiąc mu przykrości i prześladując. Jeżeli kaplani ze świętego miejsca prawdy głoszą nauki zbawienia, to wiele wielmożnych panów nie szuka tam bynajmniej duchowéj karmi dla siebie, nie uważa, co sie mówi, lecz jak się mówi; a broń Boże usłyszy co przeciwnego swoim obyczajom, woła zaraz z pogardą: "Zuchwaly ksiądz!" Oh! bracia Katolicy! jestże to znakiem poznania stanowiska i powolania kaplana? jestże to jego ocenienie? Niestety! są to kapryśne i złośliwe dzieci, co wymagaja od posłańców Bożych, aby je bawili cackami, aby im pochlebiali; na samo pokazanie pożywnego chleba miotają na nich obelgi. Są to obłąkani chorzy, co na dobroczynnego lékarza, niosacego im zdrowie, rzucają się zapamiętale. Sprawdza sie to po części w dzisiejszych czasach, co przepowiedział święty Paweł, apostoł: "Będzie czas, gdy zdrowéj nauki nie ścierpia: ale według swoich pożadliwości

nagromadzą sobie nauczycielów, mając świérzbiące uszy: a od prawdyć słuchanie odwrócą, a ku baśniom się obrócą" (II. Tym. IV. 3-4). Mimo to, kaplan Jezusa Chrystusa, na zażalenie mu dane przez tegoż Apostoła: "Ale ty czuj, we wszystkiém pracuj, sprawuj uczynek Ewangielisty, uslugowanie twoje wypełniaj" (II. Tym. IV. 5). "Przepowiadaj słowo: nalegaj w czas, nie w czas; karz, proś, laj ze wszelką cierpliwością i nauką" (II. Tym. VI. 2), ka-płan, powiadam, nie powinien zamilczeć świętej prawdy, a pocieszać się témi słowy Zbawiciela: "Blogosławieni jesteście, gdy wam złorzeczyć będą, i prześladować was będą, i mówić wszystko złe przeciwko wam, kłamiąc dla mnie. Radujcie się i weselcie się, albowiem zapłata wasza obfita jest w niebiesiech" (św. Mat. V. 11—12). Lecz wy, bracia Katolicy! którzy jesteście nieprzyjaciołmi kapłanów, świętą prawdę głoszących, lękajcie się, aby także nie sprawdziło się to, co zapowiedział Bóg przez usta Zacharyjasza, proroka: "Oto ja wzbudzę Pastérza na ziemi, który opuszczonych nie bedzie nawiedzał, rozproszonych nie będzie szukał, a złamanego léczyć nie będzie, a co stoi, karmić nie będzie" (Zachar. XI. 16). Wszakże, na nie-szczęście nasze, zapewne za to, że należycie nie szanujemy kapłanów, że nie stosujemy się do ich nauk, napotykamy niektórych w kościele Bożym, nie tchnących duchem Boskiego Mistrza swojego. Lecz nieskończone miłosierdzie Boskie to sprawuje, że lubo oni sami zbaczają z drogi zbawienia, sami się rozmijają z odwieczną prawdą, życiem swojém, nigdy z nią jednak nie rozmijają sie w nauczaniu publiczném. Dlatego ta przestroga Jezusa Chrystusa, dana piérwszym Jego wyznawcom: "Na stolicy Mojżeszcwéj usiedli doktorowie i faryzeuszowie; wszystko tedy, cokolwiek wam rozkazują, zachowajcie i czyńcie. Albowiem mówią, a nie czynią" (św. Mat. XIII. 2-3), ta, powiadam, przestroga i dla nas powinna służyć.

Bóg, przyoblekając człowieka na ziemi Boską swoją władzą i podnosząc go do najwyższej godności, nie oswobodził go od słabości, wrodzonych człowiekowi: po 1-sze, że należy do Kościoła wojującego, aby i on sam odbywał potyczki z nieprzyjaciołmi zbawienia, aby za ich zwyciężenie otrzymał w nagrodę wieniec chwały wiecznej; bo ten,

według świętego Pawla, samym tylko tryjumfującym jest przeznaczony. Po 2-re: aby ustawicznie czując swoje słabości, nie podnosił się w pychę z przyczyny najwyższéj godności swojéj. Po 3-cie: aby przez wzgląd na swoje słabości, poblażającym był sędzią dla grzeszników. Biada kapłanom, którzy zamiast światła światu, zamiast soli ziemi, stali się w królestwie Bożém opoką zgorszenia! Biada także i tym, którzy z tego powodu gardza stanem kapłańskim, albowiem, jak się wyżej mówiło, kto nim gardzi, ten gardzi Jezusem Chrystusem. Przeto, bracia Katolicy! nie poniewiérajcie kapłanami, postrzegając w nich słabości, bo te pochodza z człowieka, ale czcijmy ich dla najwyższéj godności, jaką piastują, bo ta pochodzi od Boga. Jakoż: dobrzy Chrześcijanie-katolicy, kochając iszanując kapłanów, jako duchownych nauczycieli, rządców swojego sumienia, ojców i wodzów swoich do nieba, skoro postrzegą, że który z nich, raniony w potyczce, upadł, nie cieszą się, nie tryjumfują, nie roztrabiają tego upadku jego, lecz nad nim serdecznie boleją i łzy ronią, gorące przesyłając do niebios westchnienia, aby go dźwignęły z tego upadku, aby znowu roznieciły to przygaszone światło, dla przy-świecania współbraciom jego. Modlą się, aby całe kapłaństwo Bóg miał w szczególnéj opiece, aby ich prace, dażące do rozszérzenia królestwa Bożego na ziemi, pobłogosławił i samych od ludzi złośliwych bronił. Takie modlitwy i święty Paweł, apostol nakazuje wiernym, mówiąc: "Bracia, módlcie się za nas, aby mowa Boża bieżała i była wsławiona... I abyśmy byli wyzwoleni od niesnokojnych i złośliwych ludzi; albowiem nie wszystkich jest wiara" (2, Tess. III. 12).

Niewysłowionéj dobroci i miłosierdzia Boże! serdeczne składamy Ci dzięki, żeś nam zostawić raczył, w osobie kapłanów, namiestnictwo swoje na ziemi; bo gdyby ich nie było, któżby nas nauczył poznawać Ciebie, ktoby nam okazał względem nas wolę Twoję święta, ktoby był dla nas sternikiem po burzliwém tego świata morzu, ktoby nam, biédnym pielgrzymom, oświécał drogę, do niebieskiéj ojczyzny wiodącą? Gdyby na chwilę przestał rozlegać się głos Twój, przez usta posłańców Twoich, zostałoby zburzoném królestwo Jezusa Chrystusa na ziemi;

spadłoby wprawdzie z karbów naszych jarzmo jego, lecz na miejsce tego słodkiego jarzma, na miejsce cieżaru, szatan przeklęty wtłoczyłby swoje przeklęte jarzmo, swój nieznośny cieżar. Oczywisty to wniosek, skorośmy widzieli, że gdy w przeszłém stuleciu wygnano z Francyi kapłanów Jezusa Chrystusa, obalono ołfarze Jego święte, szatan przysłał do niej swoich z toporem w reku, którzy na oltarzu gilotyny zabijali tyle niewinnych ofiar, że krwią spłynely rynsztoki wielkiego miasta Paryża. Oczywisty to wniosek, gdy widzimy, że ci, co zatykają uszy na głos tych postańców Bożych, co nimi gardza, sa ludźmi bez wiary, bez cnoty, bez uczucia, bez serca; sa dzikimi, nikczemnymi samolubami, którzy gwałca wszelkie prawa świętej sprawiedliwości i ludzkości, którzy zwierzecym namiętnościom swoim poświęcają niewinne ofiary, którzy wyciskają współbraciom swoim obfite tzy i jęki, którzy niedolę szérza w społeczności. Gdyby nie było kapłanów, któżby podawał nam środki do zbawienia, ktoby sprawował święte Sakramenta? O zaiste! gdyby nie było kapłanów, nie byłoby zbawienia: meka, śmierć i krew najdroższa Boga-człowieka, stalyby sie już bezskuteczne dla rodu ludzkiego. Dobry i miłosierny Boże! nie pozbawiaj nas, dzieci swoje, nigdy namiestników Twoich. Obdarzaj nas kapłanami, Duchem świetym Twoim tchnącymi. Ty sam ich umacniaj w prawdach zbawiennych, napelnij niémi ich serca, aby z obfitości serca mówiły do nas ich usta. Ty sam kieruj ich słowy i obyczajami, sam naucz nas ich kochać i szanować, sam otwórz uszy dusz naszych do sluchania ich nauk, sam upraw role serc naszych, aby na nie padłszy ziarno słowa Twojego, przyjęło się, wzrosło, zakwitło i wydało owoce, których bysmy kosztowali na ojcowskiém łonie Twojém, chwalac ciebie przez nieskończone wieki. Amen.

### NAUKA XV.

#### O św. Sakramencie Małżeństwa.

"Uczciwe małżeństwo... Sakrament to wielki jest, a ja mówię w Chrystusie i w Kościele". (Żyd. XIII. 4. Efez. V. 31).

Na poczatku świata postanowił Pan Bóg małżeństwo, gdy z uśpionego Adama w raju wyjąwszy żebro i z niego zbudowawszy niewiastę, jak wyraża się Pismo św., przywiódł ja do Adama i dał mu za nieodłaczna towarzyszke, który te prorocze wyrzekł natenczas słowa: "Teraz kość z kości moich, i ciało z ciała mego". "Przetoż oruści człowiek ojca swego i matke, a przyłączy się do żony swej i beda dwoje w jedném ciele". I błogosławił im, mówiac: "Róście i mnóżcie się i napelniajcie ziemię" (Gen. II. 21). Za czasów patryjarchalnych i pod prawem Mojżesza, zwiazki małżeńskie odbywały się po domach, między rodzicami i przyjaciółmi, wśród modłów rodziny i obecnych, proszacych Boga o błogosławieństwo dla nowych małżonków. Bo, że i wówczas ten zwiazek uważali za nader ważny w społeczności, za świety, okazują te słowa młodego Tobijasza do Sary, mającej być żona jego, wyrzeczone: "Módlmy sie Bogu... bośmy synowie świętych, a nie możemy się tak łączyć, jak narodowie, którzy nie znają Boga" (Tob. VIII. 4-5). Lecz wówczas małżeństwo było tylko umowa zwyczajna i cywilna. Nadeszły czasy, kiedy malżeństwo miało nadać nowemu Adamowi, to jest Chrystusowi Panu braci, - Kościołowi świętemu synów, światu zaś już nie żydów, ale Chrześcijan, kiedy malżeństwo nie miało tworzyć narodu cielesnego, ale naród świety. Potrzeba wiec było, aby małżeństwo, którego cel stawał się szlachetniejszym i świętszym, było uzacnione i zbogacone potrzebnémi dla nowych małżonków łaskami. Uczynił to Jezus Chrystus w sposób szczególny, uświęcajac małżeństwo i podnosząc je do godności świętego

Sakramentu, obecnością swoją na godach weselnych w Kanie Galilejskiéj i najpiérwszym cudem tam uczynionym; gdyż, zaradzając niedostatkowi, w sześciu stągwiach kamiennych przemienił wodę na najlepsze wino (św. Jan II. 1—11). Jezus Chrystus, jak czytamy w Ewangielii świętéj, okazał małżeństwo jako jedność ścisłą między mężczyzną a niewiastą, jako jedność nierozdzielną, mówiac: "Dlatego człowiek opuści ojca i matkę i złączy się z żona swoją i będa dwoje w jedném ciele. A tak już nie sa dwoje, ale jedno ciało. Co tedy Bóg złączył, człowiek niechaj nie rozlącza" (św. Mat. XIX. 5-6). Św. Paweł, apostoł nazywa małżeństwo "wielkim Sakramentem" oraz porównywa go do tajemniczego i wiekuistego zjednoczenia się Jezusa Chrystusa z Jego świetym Kościołem, które porównanie już było przepowiedziane w piérwszych ksiegach Mojżesza, przez wyrażenie, jako styszeliście, bracia Katolicy, że Bóg z żebra Adama zbudował dla niego białogłowe. "Jako z boku piérwszego Adama śpiącego wyszła Ewa, oblubienica Jego, tak z boku wtórego Adama, na krzyżu uśpionego, wykształcił się Kościół, Oblubienica Chrystusa Pana: bo przez wode Chrztu świetego stawaja sie wierni członkami Kościoła Chrystusowego, a Krwia Jego w Przenajświetszym Sakramencie bywają wychowani", mówią Ojcowie święci. Wielki to zaszczyt dla małżeństwa chrześcijańskiego, że ono jest porównane do zjednoczenia Boga człowieka z Jego świętym Kościołem. To porównanie powinno w nas tworzyć świete wyobrażenie o tym stanie i z tego porównania wielka wywiązuje się nauka dla małżonków: Albowiem jak Jezus Chrystus opuścił Ojca swojego dla połaczenia się ze świętym Kościołem; tak meżczyzna opuszcza ojca i matke swoje dla połączenia się z żoną. Jak Jezus Chrystus jest Głowa świętego Kościoła, nim się opiekuje i rządzi, prowadzi go do nieba; tak maż jest głowa żony swojej, nią się opiekować, być jéj przewodnikiem, oraz wskazywać drogę do nieba, nie tak słowy, jak raczej przykładami swojémi powinien. Jezus Chrystus i Kościół Jego świety stanowią nierozdzielną jedność i jeden duch ich ożywia; podobnie maż ze swoją żoną, gdy jedno składają ciało, jeden chrześcijański duch ożywiać ich powinien i tę jedność, ten związek sama świerć tylko rozerwać może. Jezus Chrystus całkiem się poświęcił swojemu Kościołowi, kocha go czule w widokach wiecznéj szcześliwości jego. a Kościół święty, ze swojéj strony, szanuje Boskiego swojego Oblubieńca, zachowuje niezłomna dla niego wierność i z największą troskliwością wychowuje dziatki swoje w Jego duchu; tak maż kochać powinien żone swoje i to w celu jej zbawienia, a żona szanować ma meża swojego. zachowywać dla niego niezachwiana wierność i o dziatki najwieksza miéć troskliwość. To wzniosłe porównanie świętém staje się źródłem wszystkich powinności małżonków, które, wiernie spełnione, przyczyniają im osobistego szczęścia oraz i szczęścia społeczności. Chciał Boski Zbawiciel, aby Jego niepokalane zjednoczenie się z Kościołem świętym było i okazywało się widoczném w każdéj rodzinie chrześcijańskiej, w związku męża z żoną, aby zbiór wszystkich rodzin świętych złożył społeczność świętych i tworzył królestwo jego Boskie na ziemi. Stad wynika, że święty związek małżeński zawieranym tylko być może między jednym mężczyzna, a jedna niewiasta; dlatego wielożeństwo, w starym Zakonie cierpiane, dla wzrostu rodu ludzkiego, prawem Jezusa Chrystusa zostało zupełnie zniesioném. Inaczéj małżeństwo nie wyobrażałoby zwiazku Zbawiciela ze świetym Kościołem, które to wyobrażenie nadaje właśnie godność Sakramentowi małżeństwa.

Ten święty Sakrament zależy na wzajemném wykonaniu, przez zabiérających się do niego, publicznéj przysiegi w obliczu Kościoła świętego, a także na otrzymaném błogosławieństwie od własnego kapłana, jakim jest pleban lub jego pomocnik, lub innego, jakiego przez indult dyjecezalny biskup przeznacza. Prawo Kościoła świętego dla utrzymania porządku uznaje małżeństwo za nieważne i nic nieznaczące, gdy bywa zawiéraném przy rozrywających go przeszkodach. Gdy wiadomość o nich właściwie należy do kapłanów, przeto ich wylicze-

nie i objaśnienie opuszczam. Święty Sakrament małżeństwa następujące wywiera

skutki na przystępujących do niego z należytém usposobieniem: daje małżonkom łaskę uświęcenia się w stanie swoim, oraz łaskę wychowania dziatek po chrześcijańsku.

Pierwszym węzłem małżeństwa i pierwszą powinnościa małżonków jest wierność małżeńska. Maż i żona daja sobie nawzajem prawo do swojego ciała, zaprzysiegając, że nigdy nie naruszą świętego przymierza małżeńskiego: "Opuści człowiek (powiada Zbawiciel) ojca i matkę i złączy się z żoną swoją i będą dwoje w jedném ciele. Św. Pa-weł, apostoł także mówi: "Zona nié ma w mocy ciała swojego, ale maż; także i maż nié ma w mocy ciała swojego, ale żona". (I. Kor. VII. 4). Obowiązek wierności, jak widzimy, jest z obu stron równy: pod tym względem nié ma różnicy między mężem i żoną. Aby ułatwić wypełnienie téj powinności, święty Sakrament małżeństwa uszlachetnia, umacnia, udoskonala wrodzoną miłość małżonków, a przemienia ja w milość czysta, święta i stateczna, podobna do miłości, panujacej miedzy Jezusem Chrystusem a Jego świętym Kościołem. Ta milość czysta, wyłączająca wszystko, coby nie było godném aniołów, skłania małżonków do życia roztropnego, uczciwego i czystego, do życia, jakie przystoi dzieciom świętych, braciom Jezusa Chrystusa, dziedzicom nieba. Ta mitość święta, czerpana w źródle wiary, jarzmo, które sobie dobrowolnie włożyli czyni słodkiém i uprzyjemnia wzajemne o sobie starania. Ta miłość stateczna utrzymnje ich serca w czułém ze sobą zjednoczeniu; pomimo wrodzonéj niestałości i zmiennych kolei źycia, dopomaga im znosić i przebaczać wzajemne ułomności i błędy, oraz dotrzymać sobie nawzajem obietnie, u stóp oltarza zaprzysiężonych. Z téj wzajemnéj milości, przez laske sakramentalna uświeconéj, a przez religiją Boską nakazanéj, wypływają szczególne obowiązki małżonków jednego względem drugiego. Ona zaleca mężowi obchodzić się z żoną łagodnie, przyzwoicie i uczciwie na wzór Adama, który uważał Ewę, jako swoję towarzyszke; widzimy to ze słów jego, wyrzeczonych do Boga: "Niewiasta, którąś mi dał za towarzyszkę". Ona jeszcze nakazuje mężowi zatrudniać się uczciwie według swojego stanu, już to, aby uniknąć próżnowania, które jest matką wszystkiego złego, źródłem różnych występ-ków i przyczyną zawiści, łez domowych i wszelkich niesnasek, już, aby zapewnić byt, przyzwoite utrzy-manie sobie, żonie i dzieciom. Nadto wkłada ona na

męża obowiązek rządzenia po chrześcijańsku swoja rodzina i domostwem, poprawiania i kształcenia obyczajów tych, którzy je składają, a przez to utrzymywać każdego w granicach jego obowiązków i zapewnić szczęście téj drobnéj społeczności, któréj on jest głowa. Taż miłość, będąca skutkiem łaski sakramentalnéj, nakazuje żonie posłuszeństwo dla męża i słodycz go ujmującą, powściagliwość, jednająca dla niej szacunek, skromność, gardzaca próżnością w strojach, uchylającą zazdrość i pokazującą mężowi wewnetrzną piekność duszy, Posłuchajmy, co w téj materyi mówi ksiaże apostołów, Piotr świety: "Zony niechaj beda poddane meżom, aby i ci, którzy nie wierza słowu Bożemu, przez uczciwe obcowanie z żonami swémi byli Panu pozyskani, patrząc na ich czyste i pobożne sprawy. Niewiasty niech się złotem nie okładaja, ani zbytecznémi strojami zdobią, ale się o to niech staraja, aby skrycie chowały czystość w sercu, w nieskażeniu spokojnego i skromnego ducha, który jest przed oblicznością Bożą bogaty. Albowiem tak niekiedy i święte niewiasty, ufające w Bogu, ubiérały się, będąc poddane mężom. Jako Sara postuszna była Abrahamowi, nazywając go panem" (I. Piotr. III. 1-6).

Ta miłość jeszcze nakazuje żonie troskliwą baczność, aby nie kochała i nie szanowała nikogo tyle, jak swojego męża, którego znowu kochać i szanować powinna według woli Boga, jakiebykolwiek były jego przymioty: gdyż nie w stosunku cnót lub wad przełożonych miarkować się powinno przywiązanie i szacunek podwładnych, lecz według tytułu ich przełożeństwa. Nakoniec, tą miłością powodowana małżonka powinna być czujną i troskliwą w rzeczach domowych, a mianowicie starać się, aby przez swoję rządność, oszczędność, porządek i ochędóstwo. zapewniała mężowi szczęście w domu. Stąd wypada, że niewiasta chrześcijańska powinna chętnie przesiadywać w domu, wydalając się z niego tylko w potrzebie i za pozwoleniem swojego męża. Niech więc małżonka, pragnąca utrzymać w domu spokój i zgodę, pragnąca nabyć słusznego wpływu na męża swojego i przemienić dom swój w raj na ziemi, trzyma się stale następującego przepisu, przez

wszystkie święte niewiasty używanego z nader pomyślnym skutkiem: modlić się, pracować, cierpiéć i milczéć.

Drugą powinnością małżonków, do wypełniania któ-réj święty Sakrament udziela szczególnéj łaski, jest: wychowanie dzieci. Ta łaska usposabia ich naprzód do uważania dziatek za błogosławieństwo Boskie. Święty Paweł, apostoł (I. Tym. II. 15), wielką do tego przywiązuje wage, mówiąc: "Niewiasta... zbawiona będzie przez rodzenie dziatek"; daléj, aby pokazał, że nie na samém wydawaniu ich na świat zbawienie jéj zależy, dodaje: "jeśliby trwala w wierze i w miłości i w świątobliwości z trzeźwością". Wychowanie dziatek jest wspólnym obowiązkiem obojga rodziców; zdaje się jednak szczególniej należeć do matki, mianowicie, nim dojda do wieku młodzieńczego. Z jednéj strony, ona najczęściej jest z dziecmi, w ich dzieciństwie, w którém wrażenia odebrane na całe życie w duszy po-zostają; z drugiéj strony, Bóg hojnie obdarzył ją potrzeb-némi środkami do ich ukształcenia. Przeto łaska sakramentalna udziela jéj, również jak i ojcu, roztropności, łagodności, stałości, baczności i cierpliwości, przymiotów niezbędnie potrzebnych do godnego wywiazania się z owego pewnego rodzaju kapłaństwa, którém sa małżonkowie zaszczyceni. Ta łaska uczy ich uważać dzieci swoje za skarb święty, przez Boga im powierzony, z którego wymagać bedzie kiedyś ścisłego rachunku: "duszy za duszę, krew za krew", jak powiada Pismo święte. Taż łaska nakazuje im w obecności dzieci unikać wszelkich mów i czynów, jakiémi mogliby je zgorszyć. Słowem, ta łaska uczy ich, że nie na to dał im Bóg dziatki, aby z nich zrobili tylko uczonych, bogatych i szcześliwych podług świata; lecz, aby ich wykształcili na świętych.

Oto skutki świętego Sakramentu małżeństwa. Lecz żeby ich doznali przyjmujący ten święty Sakrament, powinni do niego przystępować z następującém usposobie-

niem:

Popiérwsze: Ponieważ Bóg, stwarzając ludzi, przeznacza każdemu stan właściwy i stosownémi do tego stanu obdarza go przymiotami; przeto nie nié ma dla człowieka ważniejszego nad odgadnienie tego przeznaczenia. Jeżeli kto prawdziwie od Boga przeznaczony sobie stan obiéra, znajduje w nim szczególne łaski, obowiazkom odpowiednie i zbawienie staje się dlań łatwiejszém. Przeciwnie: jeżeli się z nim rozmija, wówczas nieszcześliwe jego życie, jast jakby owym zwichnionym członkiem, który i sam cierpi i całe ciało nabawia cierpienia; jest, jakby zbłąkanym podróżnym, który jakkolwiek śpieszy, jakkolwiek się trudzi, nie przybywa jednak do swojego kresu; jest jakby rybą bez wody, co daremnie się miota i odetchnąć pragnie i zaśnie rychło, bo się nie znajduje we właściwym żywiole. Środki poznania, do jakiego kto stanu jest powołany, sa: miéć czysta intencyja w obraniu sobie stanu, to jest obiérać sobie jaki stan jedynie dla podobania się Bogu, dla odpowiedzenia Jego zamiarom, dla spełnienia Jego woli świętej. Za młodu należy prowadzić życie czyste, pobożne i prawdziwie chrześcijańskie, prosić Boga codziennie przez jaką modlitwę, lub przez dobry uczynek o łaske poznania swojego powołania; zawczasu radzić się rodziców, osób bogobojnych, a nadewszystko roztropnego spowiednika i z głęboką rozwagą szczérze badać i często pytać samego siebie: w którym stanie, uważając swoje skłonności i usposobienie, najłatwiej może zbawić siebie; badać nadto, w jakim stanie chciałby umićrać; nakoniec badać samego siebie, co odpowiedziałby temu, ktoby, w takiémże będąc położeniu, takież majac przymioty i wady, takież umysłowe usposobienie, zasięgał rady względem swojego powołania. Do czystej intencyi należy jeszcze, aby w stanie małżeńskim zapewnić sobie wzajemną pomoc i wsparcie w przygodach życia i w podeszłym wieku, aby miéć dziatki nie tak dla przekazania im swojego imienia i majątku, jak raczéj, aby było komu chwalić Boga. Taka to intencyją mićwali patryjarchowie starego Zakonu (Tob. VI. 18), taką intencyją mają i wszyscy prawi Chrześcijanie; aby nakoniec, podług nauki św. Pawła, apostoła, ujść grzéchu, do którego prowadzi pożądliwość zepsutéj natury ludzkiéj (I. Kor. VII. 2).

Powtóre: Dla otrzymania skutków świętego Śakramentu małżeństwa koniecznie potrzebny jest stan łaski. Gdy Sakramentten jest Sakramentem żyjących, przeto przyjmujący go w grzéchu śmiertelnym popelniają świętokradztwo i nie otrzymają łaski sakramentalnéj, lecz zasługują na

odrzucenie od Boga. Dlatego Kościół święty zaleca odbywać spowiedź świętą i przyjmować Najświętszy Sakrament przed ślubem. Należałoby jeszcze, aby oblubieńcy przed tą stanowczą chwilą odbywali spowiedź świętą z całego życia, aby się wcześnie do niej gotowali, przez częste modlitwy, jałmużny i inne dobre uczynki, bo jeżeli, w starym Zakonie, przez modlitwy przysposabiali się do tego stanu, jak czytamy w księdze Tobijasza: "Módlmy śię Bogu... bośmy synowie świętych, a nie możemy się tak złączać, jak narodowie (poganie), którzy nie znają Boga", to tembardziej przysposobione dzieci Ojca niebieskiego, bracia Jezusa Chrystusa, dziedzice nieba, z prawdziwą pobożnością, czystem sumieniem i ze świętą bojażnią, wzywając pomocy Boskiej, do tego stanu zabierać się, wzywając pomocy Boskiej, do tego stanu zabierać się,

do tego św. Sakramentu przystępować powinni. Rzadko, niestety, między małżeństwami chrześcijańskiémi widziéć się dają zbawienne skutki tego świętego Sakramentu, dlatego, że chociaż wymawiają przysięgę uroczyście przed Bogiem, w Sakramencie najświętszym utajonym, przyzywając na świadectwo całą Przenajświętszą Trójeę i wszystkich świętych, chociaż tenże Bóg, sprawiedliwym Sędzią dopełnienia jéj będzie; składa jednak tę przysięgę wielu, jakby dlatego, aby w ciągu życia prawie co chwila gwałcić ją, aby przez to obrażać Boga, używać jakby naczynia do przyczynienia sobie nieszczęścia w życiu doczesném i zguby wiecznéj. Oh! nader rzadko który i która upatruje dla siebie, do tych świętych związków, osobę bogobojną, ze szczęśliwym temperamentem, umiejącą panować nad sobą, a mianowicie osobę, z którąby jącą panować nad sobą, a mianowicie osobę, z którąby pod względem religijnym duch i sposób myślenia zléwał się w jedność, słowem, osobę ze wszech miar zasługującą na prawdziwy szacunek, na którymby rozsądna i trwała miłość gruntować się mogła. Czyliż nie pospolicić jedni szukają powabnéj urody i na niéj zasadzają zmysłową miłość, nie myśląc bynajmniéj, że ten kwiat wkrótce zwiędnieje, a następnie i miłość z nim przepadnie; inni szukają dozgonnéj towarzyszki wśród rodziny wielkiej u świata, wśród rodziny przeważnéj w społeczności, aby przez te związki nabyć przewagi nad drugimi, albo zapewnić dla siebie karyjerę; a nie uważając, czy te rodziny dziedziczą cnoty chrześcijańskie, czy też niedowiarstwo i występki i co z tego dwojga na posag z żoną do swojego domu wprowadzą. Innym ani na pamięć nie przychodzi zapytać kogo, jakiego sposobu myślenia, jakich nawet obyczajów ta osoba, z którą dozgonnie zamyślą połączyć swe losy, nawet na myśl nie przyjdzie zapytać serca swojego: czy ono czuje do niéj wrodzoną skłonność; natomiast wywiadują się najpilniéj: czy ta osoba znaczny ma fundusz. Tak więc, zwierzęca skłonność, a najczęściej interes doczesny prowadzi wielu narzeczonych do ołtarza Boga żywego, gdzie wykonywając wzajemną przysięgę, zbrodnicze popełniają kłamstwo, znieważają święty Sakrament, dopuszczając się świętokradztwa. Jakże otrzymać mogą zbawienne skutki, jakie wywiéra św. Sakrament małżeństwa!

Dobry i miłosierny Boże! Tyś sam na początku świata ustanowił związek małżeński, Tyś go zaszczycił obecnością swoją i najpiérwszym cudem w Kanie Galilejskiéj, Tyś go uświęcił, podnosząc do wielkiéj godności Sakramentu, przez który udzielasz łaski swojéj wiernym do uświęcenia się w tym stanie, Tyś go wyniósł do duchownego i Boskiego porządku, czyniąc go znakiem i wyobrażeniem zjednoczenia się Twojego ze świętym Kościołem. Sprawże, o Panie! aby ci, których powołujesz do tego stanu, stawali się godnymi łaski, która im przeznaczasz; aby się do tego świętego Sakramentu gotowali życiem świątobliwem i pełnem dobrych uczynków; aby u wnijścia do tego związku wzgląd mieli na same tylko zamiary chrześcijańskie, aby to święte jarzmo wkładali na siebie za przewodnictwem Ducha Twojego, i podług świętych przepisów Kościoła Bożego. Użyczaj im łaski do wiernego pełnienia wszystkich powinności. Niechaj miłość Twoja będzie zasadą ich zjednoczenia, niechaj dla nich celem będzie chwała Twoja, a owocem - dusz ich zbawienie. Amen.



# NAUKA XVI.

# O Pysze.

"Pysze nigdy w myśli twojéj ani w słowie twojém panować nie dopuszczaj. Bo od niéj początek wzięło wszystko zatracenie.

Tob. IV. 14.

Wszystkie grzéchy, jakichkolwiek człowiek dopuścić się może, wypływaja pospolicie z siedmiu grzechów głównych, jakiémi są: pycha, łakomstwo, nieczystość, gniéw, zazdrość, obżarstwo i lenistwo. I dlatego właśnie nazywaja sie głównémi, że każdy z nich jest źródłem wielu innych grzéchów. Skoro z nich który opanuje serce czyje, natychmiast zaślepia rozum i cała chrześcijańska moralność człowieka ulega ruinie. Należy nam, bracia Katolicy! starać sie z gruntu poznać szkarade tych wystepków, poznać, jakie w doczesném i wieczném wywieraja na człowieka skutki; odkryć źródła, skąd one pochodza i opatrzyć środki do ich zatamowania. Należy nam żywo odmalowany obraz każdego z tych występków zawsze nosić w świéżej pamieci, a wtenczas niezawodnie czuć będziemy najwyższy wstret do nich i największą zachowamy troskliwość w ich unikaniu. Zacznijmy od piérwszego: Pycha, jestto przyznanie zbytecznej wartości swoim przymiotom, talentom i usposobieniu, połaczone z lekceważeniem i pogarda innych ludzi. Człowiek pyszny tak jest przekonanym, że nikt nad niego nie posiada doskonalszych przymiotów duszy i ciała, nikt od niego nie jest wyższym. Pyszny, że tak powiem, jest pełny samego siebie, jest sam soba tylko zajęty, jest lubownikiem tylko samego siebie. Jemu się zdaje, że wszyscy mu służyć powinni, że we wszystkich okolicznościach wystarczy sam sobie. Jego układ, chód i mowa, jego każde obejście się z drugimi, bywają nadete. Jest on zrozumiały, wyobraża sobie, że wszystko, co chee, wykonać może; pała żadza wyniesienia sie, aby.

stanąwszy na wyższym szczeblu w społeczności, mógł innym imponować, rozkazywać i odbiérać od nich czołobitność i oklaski; używa wszelkich, najniegodziwszych czasem intryg, a niekiedy i podłości dla uskutecznienia téj żądzy; uważając siebie za wyższego od wszystkich, staje się hardym, opryskliwym, nie znosi najmniejszego sobie uchybienia, owszem, za doznane od kogo, porusza się zapalczywym gniéwem i zaczyna knuć zemstę. Żadnéj nad soba nie uznaje zwiérzchności, nie czuje obowiazku posłuszeństwa żadnym prawom i ustawom, nietylko ludzkim, ale nawet i Boskim. Wpada częstokroć w niedowiarstwo, bo zbytecznie zaufany w swoim rozumie, czego nie pojmuje, poddaje pod watpliwość, albo zupełnie odrzuca; następnie staje się materyjalistą; zaczyna prowadzić życie tylko zmysłowe, zwierzece, dogodzenie swoim namiętnościom uważa za cel jego; te zaś rozprzężone, jak tuczne robaki bez wędzidła, roznoszą, czasem kalécza i zabijają jeżdzca: tak, powiadam, rozprzeżone namietności ściągają na człowieka im we wszystkiem dogadzającego, rozmaite, niezliczone choroby, wycieńczają i skracają mu życie. Pyszny jest nader nieznośnym w społe-czności ludzkiej; każdy prawy człowiek go unika, aby obcując z nim, jemu się nie narazie i nie doznać od niego jakichś przykrości. Jedni z pogardą, inni, bogobojni, z li-tością, zdaleka spoglądają na niego; otoczony bywa tylko ludźmi przewrotnymi, podłymi, którzy powierzchownie przed nim się płaszczą, nadskakują mu, pochlebiają, w celu odniesienia jakichś korzyści, a w istocie nim gardzą, pocichu okrywają go szyderstwy. Oto skutki pychy, oto materyjalna korzyść, jaką odnosi pyszny. Sprawdza się nad pysznym to, co powiedział Zbawiciel: "Wszelki, co się wynosi, poniżon będzie, a kto się uniża, podwyższon bedzie" (św. Łuk. XIV. 11).

Lecz nie na tém się kończy zarobek pysznego. Jest odrzuconym od Boga i skazanym na wieczne zatracenie, jak nas uczy Pismo święte: "Bóg pysznym się sprzeciwia, a pokornym łaskę dawa" (św. Piotr. V. 5). "Jako się wiele wynosiła i w rozkoszach była: tyle jéj dajcie

i żałości (Obj. XVIII. 7).

Występek pychy zjawił się najprzód; został matką wszystkich innych występków i zbrodni i wszelkie klęski doczesne i wieczne ściągnął na ród ludzki. Mówił w sercu swojém Lucyfer, książę duchów niebieskich, jak świadczy Izajasz, prorok: "Wstąpię na niebo, nad gwiazdy Boże wywyższę stolicę moję... Wstąpię na wysokość obłoków, będę podobny Najwyższemu" (Izai. XIV. 13—15). I ta pycha ściagneła na niego i jego stronników straszną karę Boska, bo przemienieni zostali z aniołów na czartów i straceni w przepaść piekielną na całą wieczność. Piérwsi rodzice nasi w raju, słuchając tych zwodniczych poszeptów czarta: "Bóg wié, iż któregokolwiek dnia będziecie jeść z niego, otworzą się oczy wasze i będziecie jako bogo-wie, wiedząc dobre i złe" (Gen. III. 5), dali się opanować pysze, zjedli zakazany owoc, aby zostali podobnémi samemu Bogu i pycha stała się przyczyna dla nich i dla wszystkich potomków klęsk najokropniejszych. Dlategopatryjarcha Tobijasz daje tę przestrogę swojemu lubemu synowi: "Pysze nigdy w myślach, ani w słowie twojém panować nie dopuszczaj, bo od niej poczatek wzielo wszystko zatracenie". Gdybyśmy i my, bracia Katolicy! uniknać mogli pychy, zastanówmy się, z jakiego ona pospolicie pochodzi źródła, abyśmy je zatamowali? Oto wyższe urodzenie, urzędy, godności i tytuły, bogactwa, uroda i nauka bywają przyczyna pychy. Niejeden szlachetnie urodzony zawsze chowa w żywéj pamięci czyny i zasługi przodków swoich i z dumą je powtarza przed innymi, zawsze pamieta o korzystnych przywilejach i dla ich potomków nadane w społeczności, za wielkie i bohatérskie ich czyny; lecz nie dlatego chowa to wszystko w pamięci, nie dlatego powtarza, aby niecnémi postępkami swojémi nie kalać świętych zasług przodków, lecz chowa, jako podniete do pychy i zarozumiałości, jak gdyby to nadawało mu prawo do pogardy innego człowieka; za to, że on się nie szczyci klejnotem szlachectwa, nie chce go uznać za obraz i podobieństwo Boże, za brata swojego w Jezusie Chrystusie. Bynajmniej nie myśli o tém, że społeczność przekazała mu po przodkach jego tę spuściznę, w nadziei, że odziedziczy także ich cnoty i gotowość poświęcenia się dla niej, mając przed oczyma święte przykłady czynnego

a pożytecznego ich życia; nie myśli o tém, że dozwolenie korzystania z zasług przodków, jest jakby przedpłata także na bohatérskie czyny, jakich społeczność oczekiwała od niego. Niejeden nie poczuwa się w dowód niewdzieczności za polożone zaufanie społeczności do obowiazku dorzucenia choćby drobnéj galązki lauru do wieńca, uwitego dla siebie przez przodków. Większą część szlachty widzieć przecież możemy bez dostatecznego umysłowego ukształcenia, nawet bez gruntownych zasad religijnych, do czego mieli sposobność; stąd życie ich występne, próżniackie, gnuśne; stąd poróżnienia między ich rodzina i sasiadami, kłótnie, zatargi i procesa z urojonych czestokroć powodów, brak honoru prawdziwie szlachetnego i kiedy sami po przodkach odziedziczyli zaszczyty, to zostawują po sobie w puściźnie potomkom swoim hańbę i sromotę, kiedy powinni byliby, jako wyżsi z urodzenia i stanowiska, przyświecać ludowi prostemu nauką i przykładem cnót chrześcijańskich, oni dla niego stają się jeszcze opoką zgorszenia. A to wszystko dajeż jakie prawo do zarozumiałości?

Urzędy, godności i tytuły bywają przyczyną pychy: Że Bóg rządzi ludźmi przez ludzi, to w Chrześcijaństwie jest prawda, nie potrzebująca żadnego dowodzenia. Zatém każde urzędowanie, każda zwierzchność na świecie, jest sama z siebie czcigodną, jest świętą, bo jest namiestnictwem samego Boga, bo urzędnicy i zwierzchnicy sa niejako narzędziami samego Boga w utrzymaniu porządku i spokoju w społeczności, któréj od tego wielkie zależy szczęście; są narzędziami Jego Opatrzności, świętéj sprawiedliwości, przez których Bóg wymierza ludziom nagrody lub kary, stosownie do zasług w tém życiu doczesném. Sam Bóg zwiérzchność upoważnił, mówiąc: "Wszelka zwiérzchność pochodzi od Boga: kto się jej sprzeciwia, rozrządzeniu Boskiemu się sprzeciwia". Jak zaszczytne, święte i wielkie powołanie ludzkie! Lecz czyż ono powinno być powodem do pychy i zarozumiałości, czy raczej nie powinnoż być przyczyną bojaźni? Czy to powołanie ściśle wypełniasz, urzędniku! podług ducha prawodawcy Jezusa Chrystusa, który powiada w Ewangielii świętej (św. Mat. XX. 28): "Kto między wami

chciałby być piérwszym, nicchaj będzie sługą waszym<sup>\*</sup> i daléj okazuje w tym przykładzie siebie, mówiąc: "Jako Syn człowieczy nie przyszedł, aby Mu służono, ale słu-żyć i dać duszę swą na okup za wielu". Bogactwa bywaja wieksza pospolicie pobudką do pychy i zarozumiałości, anizeli urzedy. Kto napełnił szkatuły złotem i srebrem, choćby te z krzywda bliźnich były zebrane, choćby krwawym potem i łzami włościjan były skropione, kto sam otoczył sie blaskiem i błyskotkami, ten wyobraża częstokroć sobie, że wszyscy ludzie tego pozbawieni sa to niższego rzedu stworzenia; nie wolno zbliżać sie do niego. chyba dla oddania mu czołobitności. Nawet, jeżeli najmiłościwiej raczy niekiedy wstąpić do świątyni Pańskiej, to już dosyć, zdaje mu się, czyni zaszczytu Bogu, a za upodlenie uważałby dla siebie rzucić się na kolana przed majestatem Boskim, w Przenajświętszym Sakramencie utajonym, wzorem jakiego charłaka; bo mu się zdaje, że jako Bóg jest Bogiem, w niebie, tak on jest bogiem na ziemi. O bracia Katolicy! zapytajmy tylko wiary, a nawet i zdrowego rozsądku, a te nas nauczą, że przyznawanie tyle wartości znikomym bogactwom, które trafnie nazwał pewien światobliwy kaznodzieja: śmiećmi z niebieskich palaców wyrzuconémi dla ziemskich robaczków, jest najwiekszém poniżeniem nietylko Chrześcijanina, lecz nawet człowieka. One nas nauczą, że każdy człowiek sam z siebie, jako obraz i podobieństwo Boże, jako Chrześcijanin, a wiec spowinowacony z Bogiem-człowiekiem, a wiec dziedzie królestwa niebieskiego, stanowi cała swoje wartość, stanowi jeszcze osobistą swoję wielkość, jeżeli usiłuje żyć, jak przystoi na dziedzica takiego królestwa; z tego względu zasługuje na szacunek, a nie ze względu na swe bogac twa; bo wszakże woda i w złote naczynie nalana, żadnéj nie nabiéra wartości, nie przestaje być wodą; tak i człowiek od bogactw osobistéj wartości nabyć nié może. Obierzmy tylko dumnego bogacza z jego dostatków, a wtenczas czy nie zasłuży na taka pogardę, jak ów ptak w bajce, co świetnością pierza wszystkie inne wprawiał zdaleka w zadumienie; lecz gdy niektóre, ośmielone, zbliżyły się i postrzegły na nim swoje piérze pogubione, powyrywały je, aż natychmiast ów pyszny ptak przeistoczył się na

wronę. Chrześcijańscy bogacze! pamietajcie, że funduszów waszych nie tak jesteście właścicielami, jak raczéj szafarzami, a Bóg wam je udzielił, abyście byli narzędziami Jego Opatrzności. Przypominając sobie, że kiedyś przed surowym sadem Boga przyjdzie wam zdawać ścisły rachunek z tego szafarstwa, często zaglądajcie w sumienie wasze, jak niémi szafujecie. A gdy Jezus Chrystus w Ewangielii świętéj (św. Mar. X. 25) ostrzega, że "komu więcéj dano, od tego więcéj domagać sie bedzie", gdy znowu powiada: Łatwiej jest wielbłądowi wynijść przez ucho igielne, niż bogaczowi wnijść do królestwa Bożego, (lubo zaraz dodaje: u ludzi jest niepodobno... u Boga wszystko... podobno"). A wtenczas bogactwa wasze nie pychy, lecz

bojaźni sadów Bożych i pokory będą przyczyną.

Jeszcze uroda niejednemu, a mianowicie niejednéj, bywa podnieta do pychy i zarozumiałości. Tacy i takie sa światowi, cieleśni i z nazwiska tylko Chrześcijanie; są nierozsadni, skoro nie wiedza, że gdy przy piękności ciała, nié mają pięknych przymiotów duszy, to każdy człowiek prawy a myślacy, lituje się nad takiémi osobami. Piękna postać bez cnoty, to jakby w prześlicznych złotych ramach oprawiony brzydki obraz; ramy wiele ściągają na siebie oczu, neca mnóstwo widzów, a tém samém muoża liczbe tych, co pogardzą obrazem. Gdyby te osoby nie miały więcej wad i występków nad jednę pychę i zarozumiałość, to już są występne; a z czasem z niéj koniecznie rodzić się musi i wiele innych. Do tego pamiętać należy, że Jezus Chrystus wszelką Iudzącą i układną powiérzchowność w człowieku bez cnoty nazywa grobem pobielanym zewnątrz, a wewnątrz zawiérającym nieznośne zgnilizny. I Duch święty przez usta mędrca Pańskiego powiada: "Omylne wdzięki i marna jest piękność; niewiasta bojąca się Boga, ta będzie chwalona" (Przysł. XXXI. 30). I wam należy przeciw téj chorobie duchowej używać lékarstwa, jakie roztropna matka podała córce swojéj, pyszniacéj sie uroda i czesto zagladającej w lustro, stawiąc na miejsce lustra trupią głowę z tym napisem: "bylam taką, jaką jestes; będziesz taką, jaką jestem". Sam tylko człowiek, jakiegokolwiek urodzenia, z wy-

kształconémi talentami, o ile mógł je wykształcić, uży-

wajacy ich na chwałe Boża i dobro bliżnich, człowiek, żyjący stosownie do swojego stanu i ściśle zachowujący prawo Boże, nabiéra sam z siebie wartości, godzien najwyższej zalety, najwyższego szacunku, lecz i ten nie ma prawa do pychy i zarozumiałości, bo św. Paweł, apostoł narodów naucza, mówiąc: A co masz, czegoś nie wział? A jeżeliś wział, przeczże się chlubisz, jakobyś nie wziął". Bracia Katolicy! abyśmy nie dozwolili przystępu do nas pysze, uzbrójmy się tym wyrokiem Boga, na cały ród ludzki wydanym: Wrócisz do ziemi, z któréjś wzięty: boś proch jest i w proch się obrócisz" (Gen. III. 19). Pamietajcie i wy, wielcy u świata, że śmierć obedrze was z godności i wysokich tytułów, że kości wasze pomieszaja sie z kośćmi charłaków i z kośćmi zwierzat i nikt rozróżnić ich nie potrafi. Pamietajcie, bogacze! żeście i wy na ten świat nadzy przyszli, żeście i wy od płaczu dni swoje poczeli, że nic z soba nie zabierzecie do grobu, jak i każdy ubogi. Pamietajcie wy, ładni i ładne! że wdzieki waszego ciała nietylko śmierć, ale i sam czas niezadługo podetnie, jak ostra kosa, nadobne podcina kwiatki, które więdnieją i tracą zachwycającą barwe, następnie gniją i nikną; pamiętajcie, że tylko cnota jest pięknością wiecznie trwała i istotną. Pamiętajmy wszyscy na słowa Zbawcy naszego: "Uczcie się ode mnie, żem jest cichy i pokornego serca". Całe życie Boga-człowieka było samém upokorzeniem, a my, czémkolwiek jesteśmy, zawsześmy stworzenie, pełni wszelkich niedoskonałości, pełni grzéchów; mieliżbyśmy się unosić pychą i zarozumialościa? Pamietajmy nakoniec na Jego Boskie ostrzeżenie: "Wszelki, co się wynosi, poniżon będzie; a kto się uniża, podwyż-szon będzie" (św. Łuk. 11). Tymczasem czujemy to, o Boże! iż własna miłość nasza, przez zepsutą naturę stawszy się nieporządną, każdemu z nas usiłuje narzucić mniejszą lub większą dozę pychy. Ty przeto, o Panie! przybywaj na pomoc z łaską swoją świętą, abyśmy zawsze mogli odtrącić jej pociski, głęboko raniące duszę. Ty nam ustawicznie stawiaj przed oczy: że poczatkiem naszym jest nicość, a osobistą własnością: słabość, ubóstwo, nędza i nikczemność. Nié mamy powodu wynosić się i wymagać od współbraci poważania, czci i chwały, bo jeżeli nawet znajduje się w nas co dobrego, to pochodzi z darów szczodrobliwości Twojej, przeto nie nam, nie nam, lecz Imieniowi Twojemu, Panie, zostaw chwałę, a na nas zsyłaj upokorzenie, które tylko samo miłymi nas w oczach Twoich czyni i w chwale Twojej wywyższy na wieki. Amen.

# NAUKA XVII.

-

"Strzeżcie się wszelkiego łakomstwa.—Nad łakomego nic nie masz gorszego". Św. Łuk. XII. 15—Ekkl. X. Q.

Wielkim darem Boga jest doczesne życie człowieka, bo ono posługuje do wysłużenia życia wiecznego, szcześliwości wiecznej. Zachowanie zatem życia doczesnego jest najpiérwszą i sumienną powinnością każdego człowieka. Gdy jedynémi środkami do jego zachowania sa: jedzenie, odzienie i pomieszkanie, z których każdy z osobna obejmuje w sobie wiele rozmaitych potrzeb; wnet, dla ich załatwienia, musi człowiek rozmaite czynić zasoby, musi szukać dostatków materyjalnych, i codzień, podług nauki Jezusa Chrystusa prosić o nie Boga tém ogólném wyrażeniem: "Chleba naszego powszedniego daj nam dzisiaj". Mimo to jednak, że na dziś tylko prosić nam kazano, roztropność radzi godziwémi sposobami przysporzone dostatki zachowywać na jutro i na czarną godzinę, jak się pospolicie mówi i religija Boska tego nie broni; owszem, widzimy w Ewangielii świetej, że sam Bóg-człowiek ofiary przez wiernych Mu składane zachowywał w kasie, powierzonéj Judaszowi, aby na czas dalszy miał czém zaspakajać konieczne potrzeby życia swojego, lubych uczniów swoich i ubogich.

Rozrzutność, bez oględności na czas przyszły, i marnotrawstwo są występkami, bo częstokroć stają się przyczyna wielu niesprawiedliwości. Marnotrawca nieraz przychodzi do nedzy materyjalnéj, a czasami i duchowéj i bywa częstokroć ciężarem dla innych. Roztropna oszczędność zawsze jest potrzebną i nazywa się cnotą, nawet przez Jesusa Chrystusa przykładem zaleconą, jak czytamy w Ewangielii świętej: "A gdy się najedli, rzekł uczniom swoim: zbierzcie, które byly, ulomki, aby nie zginely" (sw. Jan VI. 12). Zbyteczna zaś i niepomiarkowana troskliwość w zgromadzaniu i zachowywaniu dostatków, zbyteczne do nich przywiazanie, nazywa się łakomstwem czyli chciwością i to jest wielkim grzéchem, który Kościół św. pomiędzy siedmią głównémi grzéchami policzył, gdyż z niego wiele innych wypływa. "Albowiem korzeń wszego zlego jest chciwość, któréj niektórzy pragnac, poblądzili od wiary i uwikłali się w ciele boleści" (I. Tym. VI. 10). Grzéch ten staje się powodem materyjalnéj i duchowéj nedzy: chciwość upadla człowieka, którego, na nieszczęście, opanowała i gotuje mu wieczna zgube; ona powoduje wiele klęsk społeczności. Przeto abyśmy powzieli najwieksze ku temu grzéchowi obrzydzenie, abyśmy go troskliwie, podług przestrogi Zbawiciela, unikali, rozwińmy, przy pomocy Boskiej, te uwagi,

Łakomca poczytuje za jedyny cel życia swojego zbiéranie, pomnażanie i zachowanie dostatków. Ta namietność zgubna staje się dla niego sprężyna wszystkich jego uczuć, pomysłów i działań. Żadnych innych czynności nie uważa za potrzebne, za święte, tylko te, które mu przynoszą korzyść materyjalną. Zajety wyłącznie tylko skarbieniem sobie bogactw, zapomina o koniecznie potrzebnym wczasie, wypoczynku, nie uważa na słoty, niepogody i zimna, zapomina o własnéj nieraz osobie, nie ma względu na przyzwoitość lub nieprzyzwoitość, skoro mu zablyśnie zysku nadzieja. Nié masz u niego zastanowienia: czy środki, jakiémi nabywa bogactwa, są godziwe czy niegodziwe, byle je nabywał. Kłamstwa z przysiega i zaklinaniem się straszném, nikczemne płaszczenie się, pochlébstwa i własna niesława, oszukaństwa, zdrady, największe uciemiężenie podwładnych, dla niego nie są występkami; bo jemu bojaźń boża, miłość bliżniego zgoła nieznane sa: on goreje tylko miłością bogactwa. Chciwiec pogardza wszelkiemi ustawami, lekceważy przepisy religii świętej, -dla nikczem-

nego zysku gwałci bez najmniejszego skrupułu przykazania Boże. Dla niego nie Stwórca wszechświata jest Bogiem, lecz marny kruszec. Łakomca w sercu swojém zburzył oltarz prawego Boga, a na jego miejsce wystawił oltarz fałszywemu bogu bogactw, w starożytném bałwochwalstwie Plutusem zwanemu. Dlatego i święty Paweł, apostoł lakomstwo nazywa bałwochwalstwem (Kolos. III. 5). I rzeczywiście: łakomca nie wierzy w Boga, mściciela krzywd ludzkich, wymierzającego kary za występki i zbrodnie, nie wierzy w Opatrzność, szydzi z téj nauki Zbawiciela: "Nie troszczcie się mówiąc: co będziem jeść, albo co będziem pić, albo czém się będziem przyodziewać, bo tego wszystkiego poganie pilnie szukają... Szukajcież tedy naprzód królestwa Bożego i sprawiedliwości jego, a to wszystko będzie wam przydano" (św. Mat. VI. 31-33). Skapiec rządzi się zasadą przeciwną; szukajcie naprzód pieniedzy i tylko samych piéniędzy, a za nie wszystko miéć będziecie; bo Plutus jest bogiem i absolutnym panem ľakomcy. A tego Plutusa okrutne panowanie w sercu człowieka, bo im więcéj stara się o bogactwa, im więcéj ich nagromadza, tém większą Plutus wznieca w sercu jego żądzę bogactwi sprawuje męczarnie. Tak i przysłowie powiada, że łakomcy nigdy nie dosyć; i u Ekklezyjastyka Pańskiego czytamy: "Łakomcy nie nasyci się pieniędzmi, a kto miluje bogactwa, nie weźmie z nich pożytku" (Ekkl. V. 9). Tak, bezwatpienia, bracia Katolicy! serce człowieka nieograniczonego jest przestworu, jest bezdenne; bogactwa całego świata go nie napełnia i żaden przedmiot znikomy nie zaspokoj, a czczość niemiłosiernie go dręczy: potrzeba mu więc koniecznie przedmiotu również nieskończonego dla napelnienia, dla zupełnego zadowolenia, a tym przedmiotem jest nie co innego, jak sam Bóg żywy. Biada człowiekowi! gdy czém inném usiłuje zająć serce swoje, gdy nie dozwala temu Bogu całkowicie niém owładnać.

Łakomca, niepomny na to zalecanie Zbawiciela: "Nie skarbcie sobie skarbów na ziemi, gdzie rdza i mól psuje i gdzie złodzieje wykopują i kradną... Albowicm gdzie jest skarb twój, tam i serce twoje" (św. Mat. VI. 19), zatapia serce swoje w dostatkach. Nie używa ich dla siebie, lecz sam siebie poświęciwszy dostatkom, odmawia

sobie przyzwoitych wygód, a niekiedy i nieodbitych potrzeb do życia, znosi zrujnowane zdrowie swoje i woli doświadczać dokuczliwych cierpień i boleści, woli przez to skracać sobie życie, aniżeli czynić wydatki ze zbiorów, bo te są u niego droższe nad zdrowie i życie; prawdziwie

można go nazwać bogatym nędzarzem.

Łakomstwo i to jeszcze ma do siebie, że gdy inne namietności opuszczaja pod starość człowieka, ono z wiekiem bardziéj się wzmaga. Rzecz dziwna! młody łakomca miałby jeszcze pozór usprawiedliwienia téj ohydnéj namiętności swojej, że skrzetnie zgromadza i zachowuje zbiory na niedołężną, do pracy niezdatną, a może i przeciągłą starość, lub na przypadek długiéj choroby albo kaléctwa; lecz zgrzybiały starzec, już jedną nogą stojący w grobie, czémże łakomstwo swoje będzie mógł usprawiedliwić? Może tém, że za sumienny uważa obowiązek po smierci, swojéj zapewnić fundusz i szczęście drogim dla siebie osobom? Oh! ileż to mamy przykładów, że i znaczne bogactwa nie uszcześliwiają bynajmniej spadkobierców, że podnosząc ich najczęściej w dumę i zarozumiałość, że dając im sposobność do swawoli, przywodzą do marnotrawstwa, następnie do niedostatków i nędzy i okropnie psują ich moralnie. Nieraz widzimy, jak łakomca, przez pośrednictwo swoich bogactw zbyt przywiązany do życia, ani pomyśléć nie chce o śmierci; umiéra, nie zostawiając żadnego rozporządzenia względem zbiorów swoich, a przez to rzuca pomiędzy krewnymi jabłko niezgody, staje się przyczyną nieporozumienia, zatargów, kłótni, procesów i zaciętéj nienawiści; tymczasem zostawione zbiory rozpraszają się jak dym w powietrzu, bo niegodziwym zbiorom Bóg nie pobłogosławi, a spadkobiercy na duszę umarłego miotają złorzeczenia i przekleństwa.

Łakomca doświadcza jeszcze męczarni, podejrzywając otaczających siebie i tych, którzy z nim żyją w bliskich stosunkach, że oni są mu niewierni, nieżyczliwi i nieprzyjażni, że czyhają na jego zbiory; a każde wydalenie się z domu ileż to mu przyczynia niepokoju! Gdyby nie znalazł, wróciwszy, straty, choćby ta nawet była najmniejsza, i przypadkiem jakim nastąpiła, naówczas biada wszystkim domownikom, bo w takim razie cały dom zatrzęsie się krzy-

kiem, wrzaskiem, złorzeczeniem i przekleństwy: pioruny, ogień z obłoków, szatanów z piekła i różne nieszcześcia sprowadzać na nich, wreszcie kułakować i niemiłosiernie chłostać bedzie. Co za niedola tych ludzi, których los nieprzyjazny zniewala w bliskiej styczności zostawać z łakomca! bo oprócz ciągłego niepokoju i zgryzot, jeszcze niedostatków i ostatniej nędzy doświadczać muszą, bo jakże spodziéwać się, aby łakomca nie skapił zbiorów swoich na przyzwoite utrzymanie drugich, gdy ich skapi dla siebie samego? Jego serce od twardego, zimnego kruszcu stwardniałe i oziebłe nakształt głazu; niezdatne do wzruszenia się litościa i miłosierdziem; nie ubóstwo, nedza ostatnia, tzy i jeki bliźnich, ale brzek tylko monety zwróci na siebie uwagę jego, rozpali żądze jéj zagarnienia; boleśnie zrani serce, piekielne sprawi w niém katusze, gdy mu się nie uda zagarnąć. Tak więc łakomca, ten opłakany niewolnik zbiorów, goryczą zaprawia życie innych, gorzkie i sam prowadzi, ale śmierć nadchodząca daleko jeszcze większą goryczą przepełnia serce jego; ileż to bowiem przyczyni łakomcy boleści, gdy zacznie gwałtem odrywać serce, tak silnie przyklejone do zbiorów! A zgryzoty sumienia w ciągu zbiérania i zachowywania niegodziwego gwałtem przytłumiane, w téj okropnéj chwili całą zajadłość swoję wywiérają na łakomcę i przywodzą go do czarnéj rozpaczy, któréj straszny przykład zostawił po sobie wiarolomny apostoł Judasz. Ten, opanowany łakomstwem, zaprzedawszy najmilszego Mistrza swojego Boga-człowieka wrogom, po Jego zamordowaniu wpadł w rozpacz, i jak świadczą dzieje Apostolskie, mówiąc: "Obwiesił się, rozpukł się na poły, i wypłynely wszystkie wnętrzności jego" (Dzieje I. 17).

O gdyby to przynajmniej ze śmiercią łakomcy kończyła się cała dola jego! lecz na największe nieszczęście nieśmiertelną duszę jego czeka z tamtej strony grobu najokropniejsza na cała wieczność kara. Bo jeżeli "wszelkie drzewo, ktore nie rodzi owocu dobrego, będzie wycięte iw ogień wrzucone", jak zapowiada Zbawiciel w Ewangielii świętej (św. Mateusz VII. 19); tedy co będzie z tem drzewem, co rodzi złe owoce? Jeżeli Pan Bóg Sędzia ma wydać wyrok potepienia na zaniedbywających miłosierne

uczynki, jak czytamy w Ewangielii świętéj: "Idźcie ode mnie przeklęci w ogień wieczny, który zgotowany jest djablu i aniolom jego. Albowiem laknątem, a nie daliście mi jeść, pragnątem, a nie daliście mi pić. Bytem gościem, a nie przyjęliście mnie; nagim bytem, a nie przyodzieliście mnie: niemocnym i w ciemnicy bytem, a nie nawiedziliście mnie" (św. Mat. XXV. 41—43); to jakiż wyrok czeka na strasznym sądzie łakomcę, który nietylko, że nie wykonał uczynków miłosiernych, nietylko że nie przynosił ulgi cierpiącym, nié miał ochoty ociérać łez płaczącym, nie był narzędziem Opatrzności Boskiéj naziemi; ale jeszcze obdzierał braci swoich w Chrystusie, krzywdził ich, sługom i robotnikom zatrzymywał zapłatę, wdowy i siéroty nękał, pomnażał cierpienia ludzkie, łzy i jęki wielom wyciskał i jakoby wojował przeciw Opatrzności Boskiéj, która obfite dary spuszcza z niebios, dla opatrzenia potrzeb wszystkich ludzi, a on sam z całą chciwością znaczną ich część pochłaniał, i że tak rzec można, u siebie niweczył i marnował.

Co za nierozum więzić serce swoje w dobrach znikomych, nie czuć w sobie poslannictwa Bożego w przykładaniu się do dobra społeczności, nie czuć żadnych obowiązków względem Boga i bliżnich! tylko dobra znikome rozmnażać bez miary, bez celu, szczęście całe zasadzać na tém rozmnażaniu i sobie zabraniać ich użycia i nie udzielać innym. O jakże zaślepiony człowiek, który nie postrzega ile ta namiętność jest nierozsadną i haniebną! Strzeż nas, o Boże, aby kiedy ona nie owładnęła nami, abyśmy środków do życia nie uważali za cel życia. A jeżeli użyczysz kiedy nam bogactw, nie dozwalaj sercu naszemu w nich się zatopić, nie dozwalaj także, abyśmy mieli ich używać na złe, na pędzenie życia w miękkości i rozkoszach zmysłowych. Ty, Panie, udzielając nam dostatków, zamierzyłeś aby one zbawieniu naszemu służyły, stając się w rękach naszych zasiłkiem i pociechą ubogich; sam to spraw, abyśmy się stosowali do widoków Opatrzności Twojéj, przynosząc ulgę nędzy współbraci. Ty sam, Boże, często przywódź pamięci naszéj owe straszne przekleństwa, jakie w Ewangielii świętéj miotasz na bogaczów nieużytych, abysmy przez to serca nasze oderwali od bogactw; i owe

wspaniałe nagrody, jakie obiecujesz majętnym świata, którzy łożyć będą bogactwa swoje na wsparcie i ulgę ubogich, w których się sam uosabiasz. Spraw to, o Panie! abyśmy się o bogactwa starali i ich używali stosownie do świętych zamiarów Twoich. Amen.

# NAUKA XVIII.

# O Nieczystości.

"Wszelka nieczystość... niechaj nie będzie ani pomieniona między wami, jako świętym przystoi". *Efez. V.* 3.

Biada nam, bracia Katolicy! że nieczystość, jak brudny potok, mimo téj przestrogi Apostoła narodów, zalała, w dzisiejszych czasach, po większéj części Chrześcijan, mianowicie wyższego stanu, po miastach i dworach; zepsuła, jak plugawy robak jaki, młodzież, w samych początkach jéj rozkwitu. Przeto musimy, niestety, mazać usta nasze, mówiąc o tym występku nawet ze świętego miejsca prawdy, aby nim zmazanych oczyścić, a niewinnych utrzymać w ich niewinności.

Postanowiłem, przy pomocy Boskiéj, w téj nauce okazać, że i w starym Zakonie, w niektórych okolicznościach koniecznie wymagano powściagliwości, że czystość uważano za świętą cnotę, że ona jednała sławę pomiędzy ludźmi, przyczyniała się nawet do szczęścia narodu; przeciwne zaś jéj występki karano surowo, że mianowicie w nowym Zakonie, w którym jedyne jest usiłowanie Jezusa Chrystusa podnieść ducha człowieczego nad zmysłowość ciała zwiérzęcego, i ciało podbić pod panowanie ducha, na wzór samego siebie, jak o nim powiada święty Piotr apostoł (św. Piotr III. 18): "Acz umartwiony ciałem,

ale ożywiony duchem", mianowicie, powiadam, w nowym Zakonie czystość szczególnie jest nam zalecona, a stąd stan panieński daleko wyższy od stanu małżeńskiego; że występek téj świętéj cnocie przeciwny, przez święty Kościół do siedmiu głównych grzéchów zaliczony, upadla człowieka, osobliwie Chrześcijanina; zniża go do rzędu nierozumnych istot, niezdolnym go czyni do wypełnienia obowiązków stanu, przywodzi do materyjalnéj i duchowéj nędzy, rujnuje zdrowie, skraca życie, przynosi klęskę społeczności ludzkiej, nakoniec, duszę przestępcy wtrąca w wieczną przepaść. Pilnie zastanówmy się, bracia Katolicy! nad tak ważnémi uwagami i dla uniknienia tego występku, sprowadzającego na nas tyle nieszczęść, obmyślijmy potrzebne środki.

Czytamy w księgach królewskich (I. Król. XXI. 5—6), że gdy Dawid, kryjąc się od prześladowania Saula, przyszedł zgłodniały do kapłana Abimelacha, prosząc o posiłek, ten, nie mając wówczas innego chleba, tylko poświęcony, pokładnym zwany, nie udzielił mu go inaczej, aż się przeświadczył, że od dni kilku Dawid zacho-

wywał powściagliwość.

Anioł Rafael, zalecając młodemu Tobijaszowi powściągliwość, tak się wyraził: "Którzy w małżeństwo tak występują, że Boga od siebie i serca swego wyrzucając, a swéj lubości tak dosyć czynią, jak koń i muł, którzy nié mają rozumu, nad tymi czart ma moc" (Tob. VI. 17). Mędrzec Pański powiada: "Szczęśliwa jest niepłodna i niepokalana, która nie uznała łoża w grzéchu: będzie miała pożytek w nawiédzeniu dusz świetych" (Madr. III. 13).

Judyth wybawiła swój naród od ujarzmienia przez Asyryjczyków, zabijając ich wodza srogiego Holofernesa, przeto: "stała się wielką w Bethulii i była najslawniejszą wszystkiéj ziemi Izraelskiéj, (dlatego że) była téż do cnoty czystość przyłączona, tak, iż nie uznała męża po wszystkie dni żywota swego", jak o niéj mówi Pismo święte (Judyt.

XVI. 25—26).

Wielki prorok Elijasz, na ognistym obłoku porwany z ziemi i zachowany przy życiu, aż przy skończeniu świata mający się znowu pojawić na ziemi, dla przysposobienia ludów do sądu ostatecznego; ów mąż święty, najsłynniejszy w swoim czasie cudami, zachowywał się

w przeciągu życia swojego w czystości.

Ta święta cnota w nowym Zakonie daleko większym zajaśniała blaskiem, począwszy od Najświętszéj Maryi Panny. Ta dziewica w młodziutkim jeszcze wieku, oddana przez rodziców swoich do kościoła Salomonowego, tam wśród pobożnych niewiast bogobojnie żyjąc, panieństwo swoje poślubiła Bogu; późnićj, spełniając prawo Mojżesza i wolę rodziców, lubo zawarła związki małżeńskie ze świętym Józefem, lecz, podług świadectwa Ewangielii świętéj, oboje zachowywali czystość, i przez to została Ona wyniesioną na godność Matki Boga-człowieka, a święty Józef na Jego opiekuna.

Święty Jan Ewangielista, najbardziej był kochany przez Jezusa Chrystusa, na którego piersiach w czasie ostatniej wieczerzy leżał, dlatego, że był nieżennym i zachowywał czystość. Jemuto Jezus Chrystus, jako pannie, Pannę najświętszą, Matkę Swoję zostawił w opiekę, umie-

rając na krzyżu.

Najmilszy nasz Zbawiciel będących w stanie panieńskim porównywa do Aniołów, mówiąc w Ewangielii świętéj: "W zmartwychwstaniu ani się żenią, ani za mąż idą, ale będą jako Aniołowie Bozi w niebie" (św. Mat.

XXII. 30).

I święty Paweł, apostoł powiada: "O pannach nie mam rozkazania Pańskiego: ale radę daję... który daje w małżeństwo pannę swoję, dobrze czyni i który nie daje, lepiéj czyni... który z żoną jest, stara się o to, co światu należy, jakoby się podobał żonie i rozdzielon jest. I białogłowa nie mężatka i panna myśli o tem, co Pańskiego jest, aby była świeta ciałem i duchem" (I. Kor. VII. 15).

Z tego wszystkiego widzimy, że w Chrześcijaństwie stan panieński jest daleko wyższym od stanu małżeńskiego. Lecz jakeśmy słyszeli naukę wielkiego Apostoła, dziewict wo nie jest nakazem, ale radą. Zatém, kto nieusposobiony do téj wyższéj doskonałości, niechaj się zabiéra do stanu małżeńskiego, gdyż i stan małżeński ustanowiony od Boga, za prawo przyjęty w narodach ucywilizowanych, przez Jezusa Chrystusa do godności świętego Sakramentu podniesiony. Tymczasem, niestety, wielu Chrześcijan-katolików,

nie mówię, że nie chce pójść za radą ewangieliczną, nie chce dażyć do wyższéj doskonałości, lecz nié ma ochoty żyć podług ustawy Bożej, podług praw narodów, nie chce korzystać ze świetych, z błogich skutków świetego Sakramentu małżeństwa, lecz żyje, jak zwiérzęta nierozumne. Co za zniewaga Boga lekceważyć, gwalcić jego ustawy; co za upodlenie Chrześcijanina: "członki Jezusa Chrystusa czynić członkami nierządnicy", jak się wyraża święty Paweł, apostoł (I. Kor. VI. 15). Ale zwierzęta jeszcze mają swoje pory; sam instynkt nakazuje im tych pór sie pilnować i one, posłuszne instynktowi, zachowuja wstrzemieżliwość i wstrzymują się od przekroczenia praw przyrody. A człowiek! to arcydzieło Stwórcy, ożywiony tchnieniem Boskiém, niebieskiémi pochodniami rozumu i wiary oświécony, skoro dozwoli cielesnéj pożądliwości opanować sie-bie, obojętnieje na głos religii świętéj; ani jéj pogróżki na przestepców praw Bożych, ani obiecane nagrody je zachowującym, żadnego już na nim nie czynią wrażenia, bo "człowiek cielesny nie pojmuje tego, co jest z Ducha Bożego, albowiem głupstwem jemu jest i nié może zrozumiéć", powiada święty Paweł, apostoł (I. Korynt. II. 14). Gasną wówczas u niego oświecające pochodnie, traci wstyd, te jedyną tarczę występków, staje się bezczelnym. Przepełniona wyobraźnia pożądliwością, podnieca zmysłowość zwierzęcą, a ta, wziawszy górę nad duchem, przywodzi człowieka do zapomnienia o zamiarach Stwórcy, w jakich opatrzył go tém usposobieniem materyjalném; przywodzi do zapomnienia o zdrowiu, o szcześciu odradzających się pokoleń i o porzadku społeczności, dla których celów ustanowione jest małżeństwo. Ta wygórowana pożądliwość gasi pospolicie święty płomień miłości rodzicielskiej w sercach ojców nawet i matek ku swojemu potomstwu, reka Stwórcy rozniecony, który ich zniewala do ponoszenia z ochotą i rozkoszą trudów i kosztów na wykonanie, wychowanie i zapewnienie losu dziatkom swoim. Ta pożadliwość nie dozwala myśléć nawet o smutnych i bolesnych następstwach, jakie wyniknąć mogą z jej nieprawego dogadzania, a jeśli nawet ta myśl zbawienia przeleci lotem błyskawicy, to ona nie uśmierzy haniebnéj pożądliwości, bo zmysłowość zwierzęca wyzuła serce z uczuć przyrodzonych, ozię-

bila i zatwardziła je. Tak więc człowiek puszcza się na bezprawia; myśl jego najwiecej zajęta wyszukiwaniem sposobności do grzéchu, nié ma czasu zajmować się obowiazkami swojego stanu: nic go nie zajmuje, nic nie obchodzi, nic nie bawi. Myśl poniżona, zwierzecością przygnieciona, niezdolna podnieść się wyżéj; zajęta tylko podniecaniem téj szkaradnéj namietności, w dogadzaniu któréj, nie zachowujac miary ani praw przyrodzenia, wycieńcza siebie fizycznie, ściąga na siebie liczne choroby, zupełnie rujnuje zdrowie, staje się ciężarem dla innych i dla siebie i skraca sobie życie; wycieńcza siebie moralnie, przychodzi do głupoty, staje się bezczelnym i nietvlko się nie wstydzi swojego poniżenia, swoich bezprawiów, lecz z nich sie przechwalając, jakby w tém zaletę upatrywał, bierze z nich przedmiot do żartów. Ta moralna trucizna, ten jad słodyczą dowcipu przystrojony, bardzo wciska się w pamięć, w wyobrażnie i w serce młodzieży, a tak na role Pańska, najdroższą krwią Jezusa Chrystusa użyźnioną, rzuca zgubne nasiona chwastu, głogu i cierni, burzy królestwo Boże na ziemi i przez to wypełnia posłannictwo szatana. Ten zgangrenowany członek wielkiego ciała społeczności ludzkiej nié może nie przyczynić mniéj więcej dotkliwych cierpień i ciału. Zgorszone przez niego osoby albo walkę toczyć z soba muszą, albo, zbaczając z drogi cnoty, tracą niewinność, a tém samém osobiste szczęście, bo doświadczają zakłócenia spokoju duszy, zgryzot sumienia, pogardy i hańby u złośliwych, politowania u bogobojnych osób; bo przychodza niekiedy do nędzy, ściagają na siebie choroby, kaléctwa; stają się przyczyną lez i głębokiego smutku osobom w bliskich stosunkach z niémi zostajacym. Nareszcie jakiż byłby porządek w społeczności, coby się z nia stało, gdyby się zniosły związki małżeńskie? Ludzie samowolnie żyliby jak źwierzęta i skutkiem nierządów tworzyłyby się nowe nieprawne pokolenia, bez opieki rodzicielskiej, bez żadnego wychowania. Te nieszczęścia szczególnie, jakie sprowadza nieczystość na ludzi, są opisane w wykładzie szóstego przykazania Bożego; dla krótkości nauki nie będę ich powtarzał. Lecz abym okazał wam, bracia Katolicy, jak nieczystość w obliczu Boga jest ciężkiém wykroczeniem, przypomnętylko, że Bóg przez posłańca swojego, Mojżesza,

postanowił w starym Zakonie prawo, aby przestępców tego rodzaju publicznie kamienowano (Deut. XXII. 21-27). Czytany także w księgach Mojżesza (Num. XXV. 7-10), że gdy Izraelici wdali się w nierzady z Madyjanitkami, kapłan Finees, uniesiony gorliwością religijną, pochwy-ciwszy puginał, wpadł do gmachu nierządnego, przebił meża i niewiastę na złym uczynku nadybanych; prócz tego dopuścił Bóg jeszcze okropną plage na Izraelitów, że nobito ich dwadzieścia cztéry tysiące. Lubo w nowym Zakonie, w którym szczególnie panuje prawo łaski i mi-łosierdzia, kara śmierci doczesnéj ustała za te występki, jednak one nie przestały być występnémi, nie przestały cieżko obrażać Boga, bo Bóg jest niezmienny, nie przestały skutkami swojémi ściagać kar doczesnych, a daleko wieksze kary czekają nieczystych poza grobem, bo kary wiecznego potepienia, jak naucza św. Paweł, Apostol: "Widzicie... iż wszelki porubca, albo nieczysty... nie ma dziedzictwa w królestwie Chrystusowém i Bożém" (Effez. V. 5).

A przeto wołam do was, bracia Katolicy! którzy, na nieszczęście, daliście się opanować téj zgubnéj namiętności, wołam słowami św. Pawła, Apostoła: "Noc przeminęła, a dzień się zbliżył; odrzućmy tedy uczynki ciemności, a przyobleczmy się w zbroję światłości. Jako we dnie uczciwie chodźmy: nie w biesiadach i pijaństwach, nie w łożach i wstydliwościach, ale obleczcie się w Pana Jezusa Chrystusa, a starania o ciało nie czyńcie w po-

żądliwościach" (Rzym. XIII. 12-14).

Wołam do was, jak wołał niegdyś Bóg przez usta Joela, proroka, na żydów, brojących nieprawość: "Nawróćcie się do mnie ze wszystkiego serca waszego w poście i w płaczu i żału". Porzućcie wszelkie nieczystości, brudy, plugastwa, obmyjcie z nich dusze wasze łzami przy trybunale św. Sakramentu Pokuty; a przez modły, jałmużny i inne dobre uczynki, przez posty i inne umartwienia ciała, łącząc do tego zasługi Zbawiciela i świętych Pańskich; wypłacajcie się sprawiedliwości Bożéj z długów przez was zaciągniętych, pamiętając na tę przestrogę Apostoła narodów: "Strasznoć to jest wpuść w ręce Boga żywego" (do Żyd. X. 31).

Wy zaś, którzy dotychczas zachowaliście świeta cnote czystości, nie ufajcie zbytnio siłom waszym, że i nadal sami przez się zachować ją potraficie, ale raczéj podług nauki św. Piotra, Apostola: "Trzeźwymi badźcie a czuwajcie, boć przeciwnik wasz, djabeł, jako lew ryczący krąży, szukając kogoby pożarł" (I. sw. Piotr. V. 8). Pamietając na przestrogi Jezusa Chrystusa (św. Mar. XIV. 38): "Czuvajcie i módlcie sie, abyście nie weszli w pokuszenie". Bo "mamy skarb ten w naczyniach glinianych, aby wywyższenie było w mocy Bożéj, a nie z nas", jak powiada św. Paweł, apostoł (II. Kor. IV. 7). A tak czesto wzywając pomocy Bożej dla utrzymania się w niewinności, sami nie narażajmy się na powody do jej utracenia. Unikajmy troskliwie wszelkiego zbliżenia się, najmniejszego spoufalenia się z płcią inną, miejmy ustawicznie pilną straż nad zmysłami naszémi, usuwajmy się od towarzystw gorszacych, od bliskich stosunków z osobami nieskromnymi i rozwiązłymi. A gdy niepodobna, aby żyjącym wśród rozmaitych ludzi słowo jakie gorszace nie wpadło w uszy, aby nieczysty obraz nie nawinął się przed oczy, natenczas przez te drzwi i okna myśl jaką brudna, wpadła do duszy, usiłujmy najprędzej wyrzucać, jako nasienie obrzydliwego chwastu. O! tak prędko usuwajmy z głowy myśl brzydką, jak rychło zmiatamy ogień, spadły przypadkiem na szaty nasze. Nie czytajmy książek takich, w których pod pokrywą słodziutkich słów i wyrażeń, myśli rozléwają się plugawe. Zachowujmy wszelką skromność w odzieży i obejściu sie nawet z samymi sobą. Strzeżmy się zbytków w pokarmach i napojach, bo podług nauki Kościoła św.: ich mierność hamuje pyche ciała. A nadewszystko unikajmy próżnowania, które jest matką wszystkiego złego, jak zapewnia Pismo św., bądźmy ustawieznie pracą zajęci, aby nas djabeł próżnujących nie znalazł i żebysmy nie mieli czasu zważać na jego poduszczenia do złego.

Ty sam, o Bože! obudź w nas silne przywiązanie téj nadobnéj, anielskiéj cnoty, która człowieka zbliża do Ciebie, która go jednoczy z Tobą. Chcemy, o Panie! zachować ten skarb drogi i chronić się wszystkiego, coby utracie jego najmniejszém niebezpieczeństwem groziło. 1 czemużbyśmy nié mieli dokazać tego z łaską Twoją, co

uczyniło tyle dusz niewinnych, które poskromieniem namiętności uwielbiły Ciebie w ciałach swoich. Najświętsza Maryjo Panno! niepokalana Dziewico! któraś cnotę czystości przeniosła nad godność macierzyństwa Boskiego, Ty, która słyniesz jako szczególniejsza Opiekunka niewinności młodzieży, utwierdzaj nas w tém świętém przedsięwzięciu, które Ci najprzyjemniejszém być powinno i wyjednaj nam łaskę u Boga, abyśny do ostatniego tchu życia naszego pilnie nad sobą czuwając wiernie do skutku przywodzili to przedsięwzięcie. Amen.

\_\_\_\_\_\_\_

# NAUKA XIX.

# O gniéwie.

"Gniéwajcie się a nie grzészcie; słońce niechaj nie zapada na rozgniéwanie wasze".

Efez. IV. 26.

Namiętności wogóle, a między innémi i gniéw, tak są użyteczne, tak potrzebne człowiekowi, jak wiatr działający na żagle okrętu. Skoro brak wiatru, skoro zupełna cisza, musi okręt zostawać bezużytecznie w spoczynku; podobnież człowiek bez namiętności jest jak bez życia, jak głaz martwy, patrzy z równą obojętnością na zło i dobro; nic go nie obchodzą ani heroiczne cnoty bliżniego, ani występki i zbrodnie. Biada społeczności! biada rodzinie i domowi, których głowa, czyli rządca jak posąg nieczuły, bo tam być musi nieporządek i nieład. Gdzie u rządcy brak energii dla nakłonienia podwładnych do pełnienia ich powinności, tam broić się muszą występki, bo nié ma, ktoby gromił i karał przestępców.

Namiętności są darem Bożym, czynią one zaletę i zasługę w obliczu Boga i ludzi człowiekowi, jeżeli u niego rozum, pochodnią wiary św. oświecony, zostanie czynnym sternikiem, jeżeli ciągle namiętności swoje nakierowywać będzie do celów, dla których Stwórca opatrzył go niemi.

Psalmista Pański gniewać sie zaleca, mówiac: "Gniewajcie się, (tylko dodaje) a nie grzészcie" (Psalm IV. 5). Też same wyrazy i św. Paweł, apostoł powtarza w liście do Efezów: "Gniéwajcie się, a nie grzészcie" (Efez. IV. 26). Uniósł się świetym gniéwem Mojżesz, gdy z dwiema w reku tablicami przykazań Bożych spuściwszy się z góry Synai, ujrzał żydów u podnóża, kalających się bałwochwalstwem; uniósł się tak dalece, iż z poruszenia wielkiego stłukł tablice, cielca spalił, sfukał Aarona, bałwochwalców kazał zabijać, a dla reszty ludu odpuszczenie u Boga wyjednał (Exod. XXXII). Sam Jezus Chrystus, ten Bóg-człowiek, ten wzór lagodności, o którym powiada Prorok: że "trzciny nadlamanéj nie skruszyl" widzac zniewagę, wyrządzoną kościołowi Bożemu w Jerozolimie, poruszył się gniewem, "uczyniwszy jakby bicz z powrózków... wyrzucał wszystkie przedające i kupujące w kościele... bankierów pieniądze rozsypał, a stoły i stołki powywracał", jak mówi Ewangielija święta (św. Jan II. 15. - Święty Mateusz XXI. 12). Święty gniéw ojca lub matki, święty gniéw przełożonych; gdy ich łagodne przestrogi i napominania dzieciom i podwładnym dawane, nie powściagaja ich od bezprawiów, nie naprowadzają na drogę powinności, natenczas ostro strofuja, groża, a skoro to nie pomaga, wtedy surowo karzą; gdyby tak nie czynili, grzészyliby cieżko. Taki gniéw pochodzi z miłości ku Bogu, aby zapobiédz obrazie Jego, pochodzi z miłości ku bliźnim, aby ich odciągnąć od zguby, do któréj lecą, grzesząc.

Lecz gniéw, nazywający się grzéchem, jednym z siedmiu głównych, wcale się różni od wyżéj wspomnianego, wcale z innego wypływa źródła. Gniéw ten jest porywczém wzburzeniem duszy, unoszącém się do gwałtownego odparcia tego, co się nam nie podoba. Bywa skutkiém złéj, zwiérzęcéj namiętności, panującéj w sercu i trafiającéj na jaką zawadę w swoich czynnościach, al-

bo zamiarach.

I tak: człowiek pyszny unosi się gniéwem przeciwko temu, co jego próżność albo wyniosłość poniża; łakomiec jątrzy się na przyczyniającego mu szkodę jaką, na psującego mu układy w powiększeniu funduszu; zatopiony w rozkoszach zmysłowych, wpada we wściekłość ku temu, kto mu przeszkadza używać upragnionych uciech. Gniéw taki nie jest podług woli Boga, ani owocem zdrowego rozumu. On zakłóca spokój duszy, on w niéj sprawia czasem okropną burzę; ta się maluje na twarzy i na całéj postawie człowieka, pochłonionego zapalczywością gniéwu, mianowicie gdy z przyrodzenia jest żywego temperamentu. Krew mu kipi w żyłach i uderza do głowy, ciało drży, jakby w paroksyzmie febry. Czoło się chmurzy, marszczy: twarz to niezwykłym zapłonie rumieńcem, to marszczy; twarz to niezwykłym zapłonie rumieńcem, to się pokrywa grobową bladością i nabiéra rysów konwulsyjnych; oczy krwią nabiegłe, ogniem zaiskrzone, błyskawice miotają; włos, jakby się jeżył na głowie; usta drga-jące, zapienione, wydają to wyjącym, to piorunującym głosem przecinane wyrazy. W szał wpada, przytomność traci, a wtenczas żadnego nie ma względu na Boga, na siebie, na przyzwoitość, na nic. Straszna zapalczywość z ust jego, jak z wulkanu czarna wybucha lawa na tych, którzy stali się celem gniéwu jego, strumieniami jad płynie najsromotniejszéj obmowy, potwarzy i obelgi, aby zniesławił i spodlił nieszczęsną swoję ofiarę; z piekła przy-zywa czartów, aby ją porwały; z obłoków sprowadza pioruny, aby zabiły; każe roztworzyć się ziemi, aby żywa pochłonęła; choroby i wszelkie nieszczęścia na nią zwala; wreszcie w największym zapale w takie wpada szaleństwa, że i sam na siebie miota przekleństwo, blużni przeciwko Bogu i rzeczy najświętsze miesza z piekielnémi. Biada temu, kto się wtenczas nawinie mu na oczy, mianowicie temu, kto był przyczyną téj burzy, bo stać się musi przedmiotem gwałtowności jego. Okropna zgroza przejmuje patrzéć, jak człowiek rozbestwiony, dzikiemu, drapieżnemu zwiérzęciu podobny, porywa się na człowieka, szarpie, bije, kaléczy. O Boże! jakaż Ci straszna zniewaga, że człowiek, to arcydzieło rąk Twoich, ten obraz Twój, staje się podobnym dzikiéj, drapieżnéj bestyi! Ten jedyny przedmiot Twojéj miłości ojcowskiéj, porywa się przeciwko Tobie samemu, gwałcąc przykazania Twoje; względem miłości bliżniego, lżąc, czerniąc, sławę zdziérając, bijąc bliźniego,

jakby Ciebie samego tak skrzywdził; boś zapewnił w Ewangielii św.: "Coście uczynili jednemu z tych braci moich najmniejszych, mnieście uczynili" (św. Mat. XXV. 40). Co za zapamiętałość, co za zaślepienie człowieka, dozwalać podobnego wybuchu gniewowi, aby znieważał w podobnym sobie człowieku obraz i podobieństwo Boże; bo wszakże we wszystkich narodach jest prawo, że ten, ktoby podarł, albo błotem zbryzgał, lub innym jakim sposobem obrzydził portret panującego monarchy, pod sąd kryminalny podpada. Oh! i Bóg dopomni się kiedyś zniewagi, wyrządzonéj obrazowi, portretowi swojemu w człowieku, gdy powiada w Ewangielii św.: "Słyszeliście, iż rzeczono jest w starym Zakonie: nie będziesz zabijał, a ktoby zabił, będzie winien sądu. A ja wam powiadam: iż każdy, który się gniéwa na brata swego, bedzie winien sadu... A ktoby rzekł: głupcze, będzie winien ognia piekielnego" (św. Mat. V. 22—22). Prócz srogiéj kary wiecznéj, która niezawodnie czeka za ten występek, bo mówi Bóg-człowiek: "Niebo i ziemia przeminą, ale słowa moje nie przemina" (św. Łuk. XXI. 33), jeszcze porywczość gniewu sprowadza i nieszczęścia doczesne na tego, kto téj fatalnej namiętności pozwala siebie opanować. Nieraz w zapędzie gniewu uderzając bliżniego, skałeczy, a czasem i zabija, a tak uledz musi podług ustaw krajowych surowym karom. Nieraz krew z gniéwu nagle zburzona, przyczyna bywa rozmaitych rozmaitych słabości, mianowicie: paraliżu, apopleksyi i nagłej śmierci.

Popedliwość taka, gniéw taki, jest przeciwny rozumowi, bo żadnéj nie przynosi korzyści, a tak licznych

i wielkich strat i nieszczęść bywa przyczyną.

Prócz tego, człowiek burzliwy, porywczy, jest uważany za potwór w ludzkiej społeczności: każdy go unika, każdy od niego stroni, pilnie się wystrzega, aby z nim nie mieć interesów, żadnych stosunków; przeto jakby się wyłączając ze społeczności, nie może korzystać ze wszystkich jej darów. Człowiek popędliwy, mający styczność z innymi, często oburza ich przeciw sobie, zniechęca; jeżeli ci nie są bogobojnymi, stają się mu nieżyczliwi, nieprzyjaźni, niedbali o jego dobro, mściwi i radzi mu szkodzić, gdzie mogą. O jakże są nieszczęśliwe, prawdziwie

godne opłakania osoby, które los nierozerwalnémi węzły zjednoczył z burzliwym, bo ciągłych doświadczać muszą niepokojów, zgryzot i boleści moralnych i fizycznych. W saméj religii tylko dla nich pociecha; bo jeżeli uzbrojeni w świętą cierpliwość znosić będą te gwałtowności w duchu pokuty, zgadzając się z wola Boga, spodzić-

wać się mogą korony męczeńskiej w niebie.

Gniéw taki, o jakże przeciwny duchowi chrześcijańskiemu! Jezus Chrystus wyznawców swoich nazywa owieczkami dlatego, że te niewinne zwierzątka, bez rogów, bez klów i pazurów, są symbolem cierpliwości i łagodności. W rzeczy saméj i wielkie ich stado, pasące się na polu, napadnięte od najmniejszego pieska, nie stawi oporu, lecz hurmem ucieka, i woli nawet najslabszemu nieprzyjacielowi ustapić, aniżeli do walki z nim stawać. Jezus Chrystus pokore, cichość i łagodność zdaje sie uważać za jedyną cechę Chrześcijaństwa, za znamie wybranych Bożych, gdy powiada w Ewangielii św.: "Błogosławieni cisi, albowiem oni posiedą ziemie; błogoslawieni pokój czyniący, albowiem nazwani będą synami Bożymi" (św. Mat. V. 4-9). Téj świętéj cnoty każe uczyć się od siebie, mówiąc: "Uczcie się odemnie, żem jest cichy i pokornego serca, a znajdziecie odpoczynek duszom waszym" (św. Mat. XI. 29). O jakże On wielki zostawił dla nas przykład z siebie cierpliwości, cichości i łagodności; gdy stawionemu przed arcykapłanem Kaifaszem, jeden ze służalców publicznie dał w policzek, z najwieksza łagodnościa powiedział do niego: "Jeżelim źle rzekt, daj świadectwo o złém; a jeżeliż dobrze, to czemu mię bijesz?" (św. Jan XIX. 23). Gdy, jak złoczyńca, żywy był między łotrami przybity do krzyża, nie obruszył się na swoich oprawców, nie wyrzucał im téj zbrodni, nie miotał na nich obelg i złorzeczeń, lecz jeszcze modlił się za nimi do Boga Ojca, mówiąc: "Ojcze! odpuść im, boć nie wiedza, co czynią" (św. Łukasz XXIII. 34).

O, bracia Katolicy! ci, którzy doświadczywszy od bliżniego najmniejszej niekiedy krzywdy, przykrości lub niedogodności, zapalają się gniewem, miotają na niego złorzeczenia, przekleństwa i obelgi, a czasami porywają się do bicia, pokazują, że nie są owieczkami Pasterza niebie-

skiego, lecz kozłami szatana; nie są uczniami Jezusa Chrystusa, bo Go nie słuchają, nie starają się Go naśladować, nie tchną św. Duchem Jego i nazywając się Chrześcijanami, czynią obelgę temu tak zaszczytnemu, tak świętemu, Boskiemu nazwaniu.

Wielkim jest grzéchem gniéw, ale nie mniejszym ohydny jego potomek: zemstą nazwany. Są Chrześcijanie wyższego tonu, którzy, obrażeni przez bliźnich, zdają się te obrazę cierpliwie znosić, żadnego nie okazują poruszenia do gniéwu, przykrego słowa do przeciwników nie wyrzekną; lecz to, co się im niepodoba, glęboko utkwia w sercu swojém i niepokojem miotani, troskliwie szukaja sposobności do sowitéj odpłaty za urazę, potajemnie wszędzie im szkodzą, gdzie mogą, albo usłyszawszy, że ich przeciwników spotkało jakie nieszczęście, czuja w sobie radość piekielną. Są inni, którzy będąc przez kogo obrażeni, nie złorzeczą mu, złego nie życzą, lecz przez kilka dni slowa nie przemówia i nadęci jak mruki chodzą. Są jeszcze Chrześcijanie tak okropnego usposobienia, którzy czując urazę ku bliżnim, dają na Msze święte, w intencyi, aby Bog ich pokaral, nie zważając na to, że najmilszy Zbawca tę przenajświętsza Ofiarę raczył postanowić nie w celu sprowadzania na ludzi kary z niebios, lecz miłosierdzia Bożego. Nader opłakany stan duszy podobnych Chrześcijan, bo sami na siebie tyle razy wydają dekret potępienia, ilekroć odzywają się do Boga w paciérzu témi słowy: "Odpuść nam nasze winy, jako i my odpuszczamy naszym winowajcom", jakby mówili: Boże! który skrytości serc ludzkich przenikasz, Ty widzisz, że nie przebaczam, knuję zemstę, pragnę surowo ukarać, pragnę, aby nieszczęście jakie przygniotło tych, którzy mnie obrazili, więc i Ty, Boze! nie odpuszczaj mi grzéchów moich, jakie przeciwko Tobie popełniłem, strąć mię do piekła na karę wieczna.

Oto jak straszne skutki gniéwu, jak straszne skutki zemsty! Unikajmy, bracia Katolicy, z największą troskliwością tej okropnéj namiętności. Gdy nam złośliwy człowiek wyrządzi krzywdę co do funduszu, skoro ta jest wielkiéj wagi, dochodźmy jéj bez gniéwu, sposobem prawnym, a jeżeli dojść nié możemy, polećmy się Bogu

i módlmy się za tych, co nas pokrzywdzili, aby dał Pan Bóg im upamietanie. Jeżeli doznana krzywda nas nie rujnuje, bądźmy raczéj gotowi ponieść te strate, aniżeli gniéwem i zemsta obrażać Boga, mieszać świety spokój w społeczności, zakłócać spokój w duszy swojéj. Podobnie postępować Jezus Chrystus nam zaleca w Ewangielii św., mówiac: "Milujcie nieprzyjacioły wasze, czyńcie dobrze tym, co was nienawidzą. Błogosławcie tym, co was przeklinaja, a módlcie się za tymi, którzy was potwarzają. I kto cię bije w policzek, nastaw i drugiego; a temu, któryćby brał płaszcz i sukni nie zabraniaj... A będzie wielka zapłata wasza i będziecie synami Najwyższego. Albowiem On dobrotliwy jest przeciw niewdzięcznym i złym" (św. Łuk. VI. 27, 29, 35). Biada nam! biada, bracia Katolicy! że, mimo tego zalecenia Zbawiciela naszego, najbardziéj grasują pomiędzy nami: zacięty gniéw, kłótnie, przekleństwa, złorzeczenia, łajania, zemsta i t. p. Potrzeba nareszcie, abyśmy na to zwrócili uwagę, że tego sie nie wystrzegając, zakłócamy spokój w społeczności, spokój w swojém sumieniu, tworzymy już na ziemi piekło, tracimy duszę, gorszymy niewiernych; okazując im. że najgłówniejsza zasada religii Boskiéj, jaką jest miłość bliźniego, miłość nieprzyjaciół, niepodobna jest do zachowania, przeto też religiją naszą podajemy im za watpliwą.

Unikajmy zatém, bracia Katolicy! z największą troskliwością gniewu, hamujmy w sobie popędliwość w pierwszym jej zarodzie, przypominając okropne jej skutki. Skoro się spotkamy z jaką przeciwnością ze strony bliźnich i poczujemy w sobie poruszenie, natychmiast przenośmy się myślą na górę Kalwaryi i tam od Boga-człowieka zelżonego, haniebnie na krzyżu rozpiętego, uczmy się świętej cierpliwości, wołajmy Jego pomocy, jak niegdyś Apostołowie, płynąc po morzu, gdy burza łodzią miotała i groziła zatonieniem, wołali: "Panie! zachowaj nas, giniemy"; wołajmy, powiadam, Jego Boskiej pomocy w pierwszem poruszeniu gniewu, abyśmy nie obrazili Boga, nie zgubili duszy swojej. A mianowicie: upatrujmy w sobie źródło, skąd pochodzi ta nieszczęsna skłonność do gniewu, czy czasem nie z pychy, nie z łakomstwa, nie z zamiłowania

w zmysłowych rozkoszach, a spostrzegłszy to żródło, szczérze weźmy się do pracy, do zatamowania go.

Najmiłosierniejszy Zbawicielu! Boże miłości i pokoju! jedyném usiłowaniem Twojém było łączyć wszystkich ludzi słodkim wezłem miłości, jako rodzine jednego Ojca niebieskiego. Te milość braterska zaleciłeś swojemi słowy Boskiemi, tej miłości nauczałes swoim przykładem, te miłość rozciagnałeś nawet aż do zacietych nieprzyjaciół; darowanie uraz braciom naszym położyłeś za warunek odpuszczenia nam grzéchów; a my, niebaczni, zatykamy uszy swoje na głos téj niebieskiej nauki, odwracamy oczy od zbawiennych jej przykładów, a dla marnej fraszki jakiéj rozrywamy te święte węzły miłości, zatruwamy błogi spokój swój i braci naszych, i gubimy dusze, najdroższa krwią Twoją odkupione. O Jezu! światłości prawdziwa, "która oświecasz wszelkiego człowieka na ten świat przychodzącego", daj nam poznać w całej obszerności szkarade téj namietności źwierzecej, abyśmy się nia brzydzili, jako złém największém. Ty sam, Boska wszechmocnościa swoja racz w nas to sprawić, abyśmy, za przykładem Twoim nigdy złém za zle nikomu nie oddawali; ale raczéj abyśmy zachowywali głębokie milczenie, gdy złośliwi nami pogardzać, nam złorzeczyć lub nas krzywdzić będą. Ty sam usposób nas do zachowywania spokoju z braćmi naszymi, abyśmy zasłużyli na to najzaszczytniejsze na-zwanie synów Bożych. Ty odmień skłonność naszą burzliwa na spokojna, Ty stwórz w nas humor łagodny i swobodny, jakiego się domagasz po dzieciach Twoich. Amen.

### NAUKA XX.

#### O zazdrości.

"Czyli mi się nie godzi uczynić, co chcę? Czyli oko twoje złośliwe jest, żem ja jest dobry". Św. Mat. XX. 15.

Jezus Chrystus, do licznie zgromadzonego koło siebie słuchacza, następującą powiedział przypowieść, jak czytamy w Ewangielii świetéj (św. Mat. XX): Pewien gospodarz bardzo rano wyszedł na rynek, najmować do winnicy swojej robotników; znalaziszy ich, umówił się z nimi po pewnéj monecie na dzień i postał do roboty. Wyszediszy potém około południa, innych znalazi robotników, bezczynnie stojących na rynku i tych posłał do winnicy, przyrzekając zapłate podług sprawiedliwości. Nakoniec wyszedł pod wieczór i znowu znalazłszy na rynku próżnujących robotników, postał ich także do roboty. Śkoro nastąpił wieczór, rozkazał swojemu rządcy rozliczyć się z najemnikami. Ostatni robotnicy wzieli po monecie, o która umówili się piérwsi. Ci, spodziewając się dostać więcej, a wziąwszy tyle, co i ostatni, szemrali, mówiąc do rządcy: tamci jedne tylko godzine pracowali. a porównałeś ich z nami, którzy znosilismy ciężar dnia i upalenia. – Oto jest zazdrość. Robotnicy, lubo wzięli umówioną zapłatę, lecz to ich gniéwało, że gospodarz okazał się hojnym dla ich towarzyszów.

Zazdrość, jak widzimy, jestto smutek i cierpienie, pochodzące ze szczęścia bliźniego, jak gdyby przez to nasze się zmniejszało; albo jestto radość z jego niedoli, jak gdyby ona przykładała się do naszego dobra.

Człowieka zazdrosnego obraża wszelka zacność, wszelki dobry i chwalebny przymiot w bliżnim, każda korzyść jego i dobre powodzenie. Cierpiéć nié może, aby go w czém kto przewyższał, albo z nim się równał. Gniéwa go, porusza, gdy w innych postrzega talenta i cnoty jakie, ktorych nie posiada, a którymi chciałby sam tylko słynać.

Widok tych zaszczytów i korzyści, jakich człowiek cnotliwy i utalentowany używa, powinienby w innym obudzić chwalebną emulacyją czyli współubieganie się o te dobra, które do nikogo wyłączném prawem nie należą; lecz serce zazdrosne niezdolne doznawać tych szlachetnych uczuć. Nie tyle bowiem pragnie zazdrosny sam nabyć tych szacownych przymiotów, ile raczéj widzićć drugiego z nich ogołoconego. Na dobre powodzenie bliżniego zapatruje się zazdrosny jakby na swoje nieszczęście; na jego zyski, jak na swoję stratę; na jego sławę, jak na swoję hańbę. To nieszczęśliwe usposobienie serca jest jakby robakiem, toczącym jego wnętrzności, jest jakby trucizną, trawiącą go skrycie. O jakże podły, jak obmierzły ten występek! jak smutne i zbrodnicze są jego następstwa.

Najpiérwszym skutkiem zazdrości jest radość piekielna, która nieszczęście cudze sprawuje; niech bowiem zazdrosny ujrzy klęskę jaką, któréj nieszczęśliwi podpadną, cieszy się z ich niedoli, straty i cierpienia, zdaje się tryjumfować nad nimi, napawać się złośliwą rozkoszą,

że ludzi pognębionymi i upokorzonymi widzi.

Dziwna, niepojęta złośliwość serca zazdrosnego mieć za przyjemność słyszeć jęki, żywić się łzami tych, którzy go w czem obrazili; w takim razie okiem światowem patrząc, możnaby usprawiedliwić to jego postępowanie; lecz gdy go uszczęśliwia klęska tych, którzy mu nie złego nie zrobili, to jakże takiego serca nie uznać za szatańskie? Zemstą pałającego człowieka za szlachetniejszego uważać można, bo ten na tych tylko haniebną broń swojej namiętności obraca, którzy go, czy to rzeczywiście, czy w fałszywem jego mniemaniu skrzywdzili; lecz zazdrosny nienawidzi tych, którym nic, prócz cnoty zarzucić nie może; cała ich wina, że się rządzą prawością, że jaśnieją talentami. Co za straszny potwór! rzecz niepojęta, że serce człowieka może być zdolném do takiej zbrodni!

Drugim skutkiem zazdrości jest obmowa i potwarz; człowiek zazdrosny natęża siły swoje dla przyćmienia sławy tych, których rzetelna zacność nikczemną podłość jego obraża. Ile może, osłabia wszystkie dobre o nich wieści; jeżeli chwalebnych czynów zaprzeczyć nie w stanie, to je złośliwie tłómaczy, przypisując takowe brzydkim in-

tencyjom i widokom, dla których wykonywali te czyny; jadowitością swojego języka najczystsze cnoty na występki przerabia, pobożność ich, w oczach jego, jest zwodnictwem i obłudą; ich powodzenie uważa nie za owoc roztropności i pracy, lecz za skutek ślepego trafu; ich wziętość za płoche uprzedzenie przyjaznych osób, a nie za szacunek, należny cnocie i prawdziwym talentom.

Trzecim skutkiem zazdrości jest usiłowanie szkodzenia bliżniemu. Od słów krzywdzących przechodzi zazdrosny do czynów: wszelkiémi środkami przeszkadza on korzystnym zamysłom znienawidzianych przez siebie osób; używa wszelkich sposobów do przysporzenia im trosk, do zapobieżenia, aby nie dopięli, czego żądają, lub do pozbawienia ich tego, co już pozyskali. Nareszcie posuwa się niekiedy do ostatnich gwałtów, do największych zbrodni.

Wszakże to Kain, zazdroszczac bratu swojemu Ablowi pobożności i innych cnót wielu, zazdroszcząc, że ofiary Abla były od Boga przyjęte, a jego odrzucone, zabił go niemiłosiernie. Synowie patryjarchy Jakóba, zazdroszcząc bratu swojemu Józefowi, że przez posłuszeństwo i potulność doznawał od ojca większéj miłości niżeli oni, umyślili go zabić; nareszcie, przy najbliższéj sposobności, zaprzedali go w niewolę, i przynosząc suknię jego, we krwi zbroczoną, wmówili w ojca, że od zwierza dzikiego pożartym został i nieszczęśliwemu starcowi, ojcu swojemu, sedziwe lata okropną zatruli goryczą. Faryzeusze, doktorowie starego Zakonu, powzięli zazdrość ku Synowi Bożemu, że On, rozpocząwszy wielkie dzieło zbawienia rodu ludzkiego, przez swoje głębokie, mądre, prawdziwie Boskie nauki, przez liczne cuda, światobliwość życia i wylanie się dla uszcześliwienia ludzi, zyskał po całej krainie żydowskiej sławe, cześć i uwielbienie, że zawsze i wszedzie tłumy ludu Go otaczały. Ta zazdrość zrodziła w nich zaciętą nienawiść, którą powodowani, Boga-człowieka potwarzali, prześladowali, okrutnie męczyli, nakoniec haniebna Mu śmierć krzyżowa zadali.

Oto jak strasznych, jak okropnych zbrodni bywa przyczyną zazdrość. Bóg karze zazdrośników częstokroć i na tym świecie, już to wewnętrznym niespokojem i zgryzotą, już tém, że doświadcza od ludzi wstrętu i pogardy,

już nareszcie tak zrządzając mądrością swoją, że te same sposoby, których oni używają do poniżenia, do zguby ofiar swoich, obraca na ich wywyższenie; a możeż być

większa kara nad tę, dla serca zazdrosnego?

Saul, zazdroszcząc sławy Dawidowi, jaką zyskał u swojego narodu, przez męstwo i poświęcenie się dla dobra powszechnego, srodze go prześladował, i kilkakrotnie godził na życie jego, lecz w tém prześladowaniu wielkie rozwinęły się cnoty w Dawidzie; które wyniosły go na tron Saulowy, po haniebnéj śmierci tegoż. Zaprzedanie Józefa w niewole wyniosło go w Egipcie na wielkorządcę, na piérwsze dostojeństwo po królu, a zazdrośni, złośliwi jego niegdyś bracia, przymuszeni byli upadać mu do nóg, jako wybawcy swojemu od głodu i uznać go za Pana swojego.

Prócz kar doczesnych, jakie Bóg zsyła na zazdrośników, jeszcze wieczna, nierównie większa kara czeka ich po śmierci, albowiem św. Paweł, Apostoł narodów uczy nas, że oni królestwa Bożego nie dostąpią (Gal. V. 31).

Gdy więc zazdrość obdziéra serce człowieka ze wszelkich uczuć szlachetnych, gdy go przywodzi do podobieństwa szatana, który, opanowawszy kogo, staje się okrutnym katem dla niego, gdy czyni go w społeczności ludzkiéj najobmierzlejszym, gdy go nakoniec wystawia na wieczne potępienie — strzeżmy się zatem, bracia Katolicy! tój dzikiéj, téj nierozumnéj namiętności, jak gadziny jadowitéj.

Abyśmy łatwiej mogli jej uniknąć, zastanówmy

się: co pospolicie bywa przyczyną zazdrości?

Oto naprzód pycha czyli zarozumiałość, przez którą człowiek pragnie pod wszelkim względem być wyższym od innych; z téj przyczyny niepokoi, boli go, gdy widzi sobie równych, a tém więcej boli, gdy widzi od siebie wyższych, i dlatego, zazdrością miotany, usiłuje ich ponizyć.

Powtóre: zbyteczna chciwość dostatków, przyklejone do nich serce, radeby wszystkie dobra ziemskie dla siebie zagarnąć i trapi się smutkiem, czyli pała za-

zdrościa, że ktoś inny od niego bogatszy.

Potrzecie: pragnienie rozkoszy materyjalnych i zamiłowanie w zbytkach; serce człowieka za niémi uganiające się i dogonić nić mogące, widząc, że inni ich używają, poczuwa ku nim zazdrość.

Stąd wypada ćwiczyć się nam w pokorze chrześcijańskiéj, która jest fundamentem cnót wielu, jest bezpieczną tarczą przeciwko wielu występkom; nauczyć się odrywać serce od dóbr znikomych, zakochać się w mierności i podbijać zmysłowość zwiérzęcą pod panowanie ducha, oświeconego religiją Boską, a wtenczas zazdrość, ta hydra piekielna, ani przystępu mieć do nich nie będzie.

Najmilszy nasz Zbawicielu! Tyś zawyrokował w Ewangielii świętej, że przykazanie względem miłości bliżniego jest podobnej wagi, co i przykazanie względem miłości Boga, że na tych dwóch przykazaniach zależy cały Zakon i Prorocy, zależy doskonałość chrześcijańska i zbawienie. O jakże przebrzydła zazdrość targa haniebnie te słodkie, te święte węzły miłości pomiędzy bliżnimi i sprowadza na nich nieszczęście doczesne i wieczne. Ty sam, o Panie! mocą swoją Boską zapal oziębłe serca nasze taż miłością bliżniego, a wtenczas, stosownie do woli Twojej świętej, my wszyscy, jako rodzina jednego Ojca niebieskiego, dzielić się będziemy wzajemném szczęściem, lub niedolą, wtenczas będziemy cieszyli się z cieszącymi, płakali z płaczącymi, wtenczas obrzydłej zazdrości nawet znać nie będziemy. Amen.

# NAUKA XXI.

**→**:←-----

#### O obżarstwie.

"Miejcie się na pieczy, aby kiedy nie były obciążone serca wasze obżarstwem i opilstwem i staraniem tego żywota i żeby na was z trzaskiem on dzień nie przypadł".

Św. Łuk. XXI, 34.

W żywych i przerażających obrazach opisawszy Jezus Chrystus przyszły upadek wspaniałego miasta Jerozolimy i surowe kary, jakie na bezbożnych Żydów miał przy-

puścić, a zarazem opisawszy skończenie świata i sąd ostateczny, daje ojcowską przestrogę lubym uczniom swoim, aby ujść mogli tych strasznych nieszczęść; daje także przestrogę i wszystkim wyznawcom swoim aż do skończenia świata istnieć mającym, aby pamiętając bezustannie o marnościach rzeczy ziemskich, nie przyklejali do nich serc swoich, aby pamiętając o surowym przyszłym sądzie Boga, w ciągu całego życia, zawsze stosując się do woli Jego, okazanéj w przykazaniach i przepisach religii świętéj, sposobili się do usłyszenia wyroku, zapewniającego sobie szczęśliwy los w wieczności. Daje, powiadam, Zbawiciel przestrogę, aby strzegli obciążenia serca obżarstwem, które staje się największą przeszkodą

do pilnego czuwania nad sobą.

Procz tego obżarstwo, a mianowicie przebrzydłe pijaństwo, gdy, na nieszczęście, opanuje kogo, przyczynia się do ruiny zdrowia, następnie do skrócenia życia, niszczy w człowieku wszelką moralność i przyzwoitość, niezdolnym go czyni do obowiązków religijnych i powinności stanu, bywa źródłem wielu grzéchów, sprowadza liczne klęski na swojego hołdownika i na społeczność ludzką i człowieka, ten obraz Boży, tego dziedzica niebieskiego królestwa, niżéj stawia od nierozumnych zwiérząt, a duszę jego wtrąca w przepaść piekielną na wieczne męki. Dlatego Kościół Boży ten występek policzył między siedmią głównémi grzéchami. Abyśmy poznali całą jego szkaradę, abyśmy go unikali, bracia Katolicy! z największą troskliwością zastanówmy się, przy pomocy Boga, nieco obszérniéj nad témi uwagami.

Ustawą jest Bożą, aby człowiek, jak i wszystkie twory żywotne, zaraz po narodzeniu się używał pokarmu i napoju, które właśnie nadają wzrost ciału, które nawet dorosłego i dojrzałego utrzymują przy życiu, a więc bez pokarmu i napoju obejść się człowiek nié może. Ten ojciec niebieski, miłujący arcy-stworzenie swoje jak lube dziecko, potworzył dla niego nieprzeliczone mnóstwo pokarmów i napojów; przyprawił je przyjemnym smakiem, a człowieka usposobił poczuciem tego smaku, aby nié miał wstrętu do ich użycia, owszem, aby ich używając, doświadczał niewinnéj rozkoszy, a przez to by zwracał swoję uwagę na

hojność w darach Opatrzności, na dobroć swojego niebieskiego Ojca i aby sercem, przejętém wdzięcznością, składał Bogu dzięki za te dary. Dlatego Kościół święty przed i po jedzeniu zaleca wiernym Chrystusowym odmawiać modlitwy. Chrześcijanin, przystępujący i odchodzący od stołu, bez podziękowania Opatrzności, przez modlitwę, za Jéj dary, jest niewdzięcznikiem, nie wart tych darów: staje się podobnym do tych nierozumnych istot, które zaja-dając żołędzie, nie potrafią nawet wzniéść się do pojęcia, skąd spada ten ulubiony dla nich pokarm i nie podnoszą w górę oczu, nawet dla ujrzenia dębu. Jakaż nikczemność Chrześcijan podobnych! Jedzenie i picie Bóg ustanowił, jak mówiłem, jedynie dla wzrostu ciał naszych i dla utrzy-mania ich przy życiu. Tu widzimy, że jedzenie i picie jest środkiem do życia, a nie celem jego. Przyrodzona organizacyja ciał naszych ma w sobie pewną miarę użycia posiłku i właśnie, przy zachowaniu téj miary, środek odpowiada swojemu celowi; użycie zaś posiłku nad miarę, sprawuje skutek przeciwny, bo siły stracone nie moga podołać w przerobieniu na substancyje ciała zbyt wielu przyjętych meteryjałów; te zostając we właściwej swojej naturze, czyli niestrawione, przeszkadzają krążeniu krwi, zburzają humory i stają się przyczyną wielu chorób, które psując organizm ciała, dziafają na jego rezwiązanie, czyli na zadanie śmierci; gdy, przeciwnie, wstrzemięźliwość umiarkowana przykłada się do zdrowia, następnie do przedłużenia życia; o tém nas przekonywują dyjety, częstokroć zalecane przez biegłych lékarzów, przekonywa czerstwe i długie życie wielu świętych Pańskich, z których niejeden w wielkiej wstrzemiężliwości je przepędzał. I w Piśmie św. czytamy: "Z wiela pokarmów będzie choroba... dla obżarstwa wiele ich pomarło, a kto mierny jest, przyczyni żywota" (Ekkl. XXVII. 33 — 35). Nadto przeładowanie żołądka czyni człowieka ociężałym, niezdolnym do pracy, do pełnienia obowiązków religii świętej i powinności stanu. Pomimo tych zgubnych środków niewstrzemiężliwości, wielu, niestety, znajduje się Chrześcijan, którzy, jak się zdaje, dlatego jedynie żyją, — aby smaczno i obficie jedli i pili; za tym zmysłowym popędem idąc, bez skrupułu gwałcą prawa religii Boskićj, nakazujące posty, jako

pokute za grzéchy i bywają zbyt wymyślnymi w wyszukiwaniu potraw i napojów z ruiną funduszu swojego, a niekiedy z krzywda bliźnich i takim sposobem jeszcze dopuszczają się grzéchu obżarstwa. Tacy nie maja wstydu, że się stają podobnymi innowiercom, odrzucającym posty, że sami przez to niejako odłaczaja się od Kościoła Bożego, podług wyroku Jezusa Chrystusa: "Kto Kościoła nie słucha, niechci bedzie jako poganin i celnik" (św. Mat. XVIII. 17). Nié mają tacy ochoty zastanowić się nad tém: że przez tuczenie ciała licznémi i różnémi pokarmami zmysłowość zwiérzęca górę bierze nad duchem człowieczym, a ten przytłumiony, znekany materyjalizmem, staje sie niezdolnym do wydawania właściwych sobie owoców. za które przeznaczone zbawienie. jakiémi są, podług wyrażenia św. Pawła, apostoła: "Milość, wesele, pokój, cierpliwość, dobrotliwość, dobroć, nieskwapliwość, cichość, wiara, mierność, wstrzemięźliwość, czystość<sup>a</sup>. Lecz ciało, troskliwie pielegnowane, rodzi swoje owoce na zgube wieczna, jakie wymienia tenże wielki Apostoł: Nieczystość, niewstudliwość... balwochwalstwo... nieprzyjaźnie, swary, zawiście, gniewy, niesnaski, rozterki, kacerstwa, morderstwa. pijaństwa, biesiady i tym podobne... królestwa Bożego nie dostapia".

Daléj obaczmy, że przebrzydłe pijaństwo jeszcze

okropniejsze w skutkach swoich.

Przebranie miary w gorących napojach rozpała krew, przyśpiesza jéj krążenie, które dochodzi niekiedy do takiej gwaltowności, że bywa przyczyną apopleksyi, albo wielu chorób zapalnych; burzy humory, a te, działając na mózg, przyciemniają rozum, sprawują zawrót, odurzenie w głowie, przytępiają, a czasem zupełnie niszczą pamięć; osłabiają członki, plączą język i nogi. O jakże nieznośny, smutny i upakarzający widok pijanego: włos jego rozczochrany, w nieładzie; oczy jakby zapuchłe, przymrużone; usta zapienione, oblicze pochmurne, nabrzmiałe; odzież w nieładzie, miota się na różne strony; język bełkoce bez myśli, bez sensu, a czasem bezwstydnie, obelżywie i blużnierczo; niebieskie pochodnie rozumu i wiary u pijanego trunkiem zgaszone, zostawują go w ciemności a więc nie wie, gdzie i jak postepować, nie widzi swoich

powinności względem Boga, względem samego siebie i bliżnich, nié ma względu na żadną przyzwoitość. A jeszcze bywa człowiek, który w stanie trzeżwym jest prawy, nikomu w niczém nieuchybiający, na wszystko oględny, skoro się upije, wcale przeciwnym się okazuje i tak nieszczęśliwego nabiéra usposobienia, że się staje nieskromnym, bezczelnym, burzliwym, łatwo się obrażającym, z urojonych przez siebie powodów, szukającym do kogokolwiek przyczepki, impertynentem i awanturnikiem, tak dalece, że albo od niego ludzie uciekać, lub go na osobność osadzać, albo wiązać muszą. Jeżeli jeszcze ten pijanica jest ojcem albo jakim zwierzchnikiem, czyliż nie traci wówczas szacunku u swoich dzieci i podwładnych, przez samego Boga im nakazanego, czyliż nie staje się dla nich opoką zgorszenia ten, który z obowiązku, jako namiestnik Boży, dzieci i podwładnych swoich słowem, przykładem i powagą powinien prowadzić do enoty?

Co za opłakany stan pijaków nałogowych! Już oni straceni dla społeczności: sa to zgangrenowane jej członki i wysokie czasem swoje talenta i usposobienia i wszystkie uczucia szlachetne zatapiają w trunkach; dla siebie i dla innych, którzy są połączeni z nimi związkami pokrewieństwa lub innémi, stają się nieznośnym cieżarem. Twarz ich obrzekła, tradem pokryta, doświadczają trzesienia na wszystkich członkach, jakby zostawali bezustannie w paroksyzmie febry; gdy są na czczo, jakby gadzina smokcze ich wnętrzności, stąd bywają zbyt draźliwi, niespokojni musza się zaléwać trunkiem: to na chwilkę jakaś ich uspakaja, i tém zaléwaniem się tylko myśl ich zajęta,to zaléwanie często powtarzając, nawet w młodym wieku, pędem płyna do wieczności nieszczęśliwej; bo św. Paweł, apostoł powiada: "że pijacy nie wnijdą do królestwa Bo-żego" (I. Kor. VI. 10). Ani im w pamięci powinności religijne i obowiązki stanu, ani ich obchodza: nieład i nieporządek w domu, strata funduszu, ubóstwo, zaglądające w oczy, nie ich nie obchodzi strata własnego zdrowia, skrócenie życia i zguba duszy swojéj.

Zajrzyjmy do chaty rolnika lub rzemieślnika, nałogowego pijanicy; tam z rozdziérającą boleścią serca, ostatnią obaczymy nędzę; dzieci obdarte, brudne, wywiędłe, żonę

zrozpaczona z braku koniecznych potrzeb do życia; jeżeli ona chowa grosz lub sprzęt jaki na niezbędne potrzeby, to maż nié mogąc wyprosić, krzykiem, wrzaskiem, przekleństwem zatrzesie dom cały, a gdy i tém nie nie wskóra, natenczas bije, tłucze, kaléczy nieszczęśliwą żone, dla wydarcia tego grosza, aby go zamienić w karczmie na wódke. Ależ czy to wydarcie już jest końcem nieszczęść? Oh! jeszcze gorsze częstokroć ją czekają. Pijany, jakby zwiérz rozdrażniony, rozdąsany, wśród nocy wraca z karczmy do domu, stuka, hałasuje; nié ma tam dla domowników spoczynku po dziennych trudach, nié ma nieszczesnéj żonie spokojności; w najdziwaczniejszych pretensyjach napada na nia jak szalony; jeszcze nie umknie z chaty, to ja potrąca, bije, szarpie, choćby była nawet w stanie poważnym. Oh! ileż w takim razie przytrafia się zbrodni dzieciobójstwa na ciele i na duszy! Îleż to z przebrzydłego pijaństwa daje się słyszéć smutnych wypadków: tamten pijany, ów, wróciwszy do domu, szweda się po katach z zapaloném łuczywem i zatrzesa ogień gdzieś w ukryciu, ów z fajka zapalona poszedł spać do gumna lub odryny i spalił swoje budowle z chudoba, a czasem i wioskę cała. Tamten z karczmy albo z biesiady wracając zimowa porą w nocy, zabląkał się po polach, i rece lub nogi odmroził, albo zapadłszy w śnieżyce, ducha wyzionał. Ow poprowadził na kiermasz jakaś sztukę z dobytku, czy tam coś powział z gospodarskich wyrobów, aby sprzedawszy swój towar, koniecznie potrzeby domowe zalatwić; lecz wziąwszy piéniądze, upił się w karczmie, resztę mu skradziono albo stracił, a w domu niedostatek i biéda. Tamten, wracając z kiermaszu pijany, z kolasą wywrócił się do rowu, rece lub nogi polamal, albo i skon w nim znalazl.

Nadto rozwiekły byłbym w téj mowie, przytaczając rozmaitych bardzo wiele strasznych przypadków i nieszczęść, jakie przebrzydłe pijaństwo ściaga na ludzi; tymczasem, o ślepoto! czy opętanie szatana? inni z tych smutnych przypadków nie korzystają, a więc człowiek głupszy od nierozumnych tworów, bo te, widząc, że ich towarzysze w sieć zapadli, unikają téj sieci, a człowiek nie strzeże się pijaństwa, i ten okropny występek, na hańbę człowieczeństwa, a więcej jeszcze na hańbę Chrześcijaństwa, jak

zaraza jaka, najbardziéj grasuje między nami. Czyż jest bowiem jakie zebranie w pospólstwie, na którémby tych występków nie popełniano? Czy to wracają nowożeńcy z kościoła po św. Sakramencie małżeństwa, czy wracają kmotrowie z dziécięciem ochrzczoném, z ich wstąpieniem do chaty, zjawić się musi flaszka gorzałki na stole i przez dni kilka z niego ani na chwilę nie schodzi i tak ważnym, tak świętym epokom życia chrześcijańskiego towarzyszy przebrzydłe pijaństwo; z niego i wielu innych występków i ciężka obraza Pana Boga. Możnaż się więc spodziówać, aby na młode małżeństwo, na młodego Chrzesch

ścijanina spłynęlo z niebios błogosławieństwo?

Ale jeszcze i śmierć Chrześcijanina stawia na stól flaszke gorzałki, niekiedy, o zgrozo! obok zapalonéj gromniey, obok, albo i zamiast wizerunku Zbawicielo, na krzyżu rozpiętego, i ta flaszka właśnie, jakby magnes, po większéj części przyciaga tłumy ludu, niby to dla uproszenia miłosierdzia Bożego i dla oddania ostatniej posługi bratu lub siostrze w Chrystusie, wezwanemu na surowy sad Boży. I w tak znaczacych, tak uroczystych okolicznościach, które wiernemu i uważnemu Chrześcijaninowi daja powód do wielkich i świętych myśli: o znikomości rzeczy ziemskieh, o sądzie Boskim, o wiecznym losie duszy po za grobem, które okoliczności wplywają na uświątobliwienie życia jego; na témże miejscu, w tym samym czasie, o niedolo! zebrany motloch, jak nierozumne istoty. zatyka uszy na głos, zdający się wychodzić z ust umarlego: bracie! co mnie dziś, to ciebie jutro spotkać może, ale prędzej ezy później spotka niezawodnie, a co się stanie z twoja dusza nieśmiertelna? Zebrany, powiadam, motloch, ogląda się tylko, gdzie stoi flasza i myśli tylko, aby najpredzej dopaść do niej. O jakże to straszne poniżenie człowieka, jak okropne spodlenie Chrześcijaństwa, co za ślepota opłakana!

Niejeden i niejedna płacząc po stracie drogiej osoby, łzy także leje nad ubostwem swojem, że nie ma za co napełnie flaszy, a przeto nie ma zgromadzenia na pogrzebie. Oh! jeżeli nie miłośe bliżniego, ale gorzałka ma sprowadzie ludzi na ten obchód, nie dbajcie o zgromadzenie; niech tylko dwie lub trzy bogobojne osoby przybędą, któreby łzy żalu i modły wasze za duszę zmarłego podzieliły, któreby dopomogły wam w oddaniu mu téj posługi, one sprawią ulgę zbolałemu sercu waszemu; gdy tymczasem widok pijanego motłochu powinien jeszcze rozjątrzać boleść i smutek, że w tém miejscu i w tym

czasie obraza wyrządza się Bogu.

Kiedyż, ach kiedyż! otworzą się oczy wasze, bracia Katolicy! dla ujrzenia okropnych bezprawiów, jakie popełniacie, plugawiąc obrzydłém pijaństwem już to niedziele, dni świąteczne i uroczystości religijne, dni Bogu poświęcone; już to święte epoki życia chrześcijańskiego, już to niewinne zgromadzenia wasze rodzinne i przyjacielskie; kiedy się otworzą oczy dla ujrzenia, że gorzałka po chatach waszych w tak znacznej ilości potrzebowana, wyprowadzając z domów waszych ciężko zapracowany grosz nieliczny, przywodzi was do ubóstwa i nędzy, staje się przyczyną wielu nieszczęść, rujnuje zdrowie, skraca życie i gubi dusze.

Jeżeli już w piciu gorzałki nié możecie zachować miary, porzućcie ją zupełnie, wypędźcie z domów waszych, pożegnajcie karczmy. Nie mówcie tego, że bez niéj obejść się nié można, skoro bez niéj obchodzi się wielu, nawet i smaku jéj nie znając; nie mówcie, że obcy, nié mając nadziei znalezienia na stole waszym gorzałki, progów domu waszego nie przestapi, oh! cóż wy stracicie na tém, że pijacy uczęszczać do was przestaną; nie mówcie, że gościa miłego nie będziecie mieli czém przyjać; skoro tak, niech miejsce gorzałki dobre piwo zastapi.

Powtarzam jeszcze: wypędźcie z pośród was, bracia Katolicy, gorzałkę, tę najszkodliwszą waszą nieprzyjaciółkę, a na jéj miejsce zawitają do was dostatek, obyczaje chrześcijańskie, błogi spokój, czerstwe zdrowie, a z niemi błogosławieństwo Boże i nadzieja zbawienia.

O nieskończonej dobroci Boże! Ty z Ojcowskiej miłości ku nam raczyłeś nas obdarzyć tak rozlicznémi gatunkami pokarmów i napojów, dla utrzymania i uprzyjemnienia życia doczesnego; Ty sam nas tak usposób, abyśmy ich używali nie dla dogodzenia źwiérzęcej zmysłowości, lecz w celu, na jaki je stworzyłeś. Ty sam o Panie! strzeż nas od tego szaleństwa, abyśmy tych darów Twoich, dla naszego życia, zdrowia i szczęścia nam udzielonych, nie obracali dla siebie w truciznę, nie ściągali niémi dla siebie i dla bliżnich nieszczęść doczesnych i wiecznych. Ty sam naucz nas w ich życiu zachować przyzwoitą miarę, czuć za nie w duszy wdzięczność dla Ciebie i tę okazywać w modłach.

## NAUKA XXII.

#### O lenistwie.

"Kto się próżnowaniem bawi, będzie syt ubóstwa... Wszelkiej złości nauczyło próżnowanie". Przyp. XXVIII. 19. — Ekki. XXXIII. 29

Aby człowiek utrzymał życie materyjalne, potrzebuje koniecznie jedzenia, odzienia i pomieszkania. Tych rzeczy na świecie nie znajdzie gotowych, lecz sam dla siebie musi je przyrządzić, musi zatém pracować, bo nawet taka jest wola Stwórcy, gdy na cały rodzaj ludzki, w osobie Adama, taki wydał wyrok: "W pocie czoła twego będziesz pożywał chleba, aż wrócisz do ziemi, z któréjś wzięty" (Gen. III. 19).

tdyby nawet człowiek w pożywieniu siebie poprzestał na jednym tylko chlebie, to musi zaorać i zabronować ziemię; do tego potrzeba sochy i brony; dla ich zrobienia żelaznych narzędzi, do sochy żelaznych narogów; musi zasiać zboże: do użęcia jego także trzeba żelaznych narzędzi; trzeba żaren do zemlenia zboża, naczynia do rozczynienia maki, pieca do upieczenia chleba. Gdyby człowiek przestawał nawet na najprostszém odzieniu, musiałby przecież uprawiać len czy konopie, dla wyrobienia z nich włókna, dla sprzędzenia tego i wytkania; dla zrobienia odzieży potrzebne są także liczne narzędzia. W zimnych

krajach jeszcze u zwiérząt przymuszony człowiek pożyczać weżny i skóry na odzież, musi je dla siebie przerabiać podobnież za pomocą różnych narzędzi; dla sporządzenia tego wszystkiego jakże sam jeden może wystarczyć? I pomieszkania, a jeszcze widnego i ciepłego, sam jeden, bez pomocy innych, w żaden sposób urządzić nie potrafi. Oto przyczyna, dla któréj ludzie połączyli się w społeczność, złożyli jakby jedno ciało, którego każdy człowiek jest jakby członkiem, i jak ręce nogom, nogi rękom nawzajem pomagają, podobnież człowiek człowieka wspiérać powinien.

Ta społeczność składa się z ludzi rozmaitych; ci nie tak, jak zwiérzęta, od przyrodzonego instynktu swojego nauczone i nim kierowane, odbywają swoje funkcyje z musu, odpowiadają swojemu celowi, i nié mogą inaczéj postępować, tylko tak, jak im ich instynkt każe; lecz ludzie musza uczyć się sposobu utrzymania życia materyjalnego, uczyć się poznania drogi, do tego celu wiodącej. Ludzie są opatrzeni namiętnościami, które ich życiu ruch nadają, jak wiatry okretom; ale jak okretom sternik dla ich kierowania, tak ludziom rozum dla czuwania nad namiętnościami i ich także kierowania, koniecznie potrzebny. Lecz ten rozum jeszcze potrzebuje oświaty i uksztalcenia; inaczéj nie odpowié wielkiemu swojemu przeznaczeniu; potrzebni więc w społeczności i nauczyciele. Prócz tego, z powodu tych niesfornych namiętności i w stowarzyszeniu ludzkiém bywa nieład i zamieszanie; potrzeba żeby któś z tego stowarzyszenia niém rządził, a przedtém przez nauki do tego się usposobił. Stąd widzimy, że do utrzymania życia jednego człowieka i dla bezpieczeństwa jego, kilkunastu i kilkudziesieciu pracować musi, mianowicie w dzisiejszych czasach cywilizacyi, kiedy potrzeby życia znacznie się pomnożyły.

I tak: rolnicy dostarczają pożywienia, wyrobnicy i rzemieślnicy obuwia, odzienia, pomieszkania, różnych narzędzi, naczyń, sprzętów i niezliczonych rzeczy, do wygód służących. Nauczyciele oświecają i kształcą rozum, żeby ten potrafił utrzymywać w harmonii wszystkie namiętności, a tym sposobem żeby człowiek w sobie był szczęśliwy: by dla społeczności stając się użytecznym członkiem, żeby zyskał u niej miłość i szacunek, a przez to odbierał od

niéj korzyści, — żeby dażył wreszcie do celu, do jakiego Pan Bóg go stworzył. Urzędnicy czuwają nad osobistym jego spokojem i własnościa. Wojskowi strzegą w kraju po-

rzadku i odpiéraja napady nieprzyjaciół.

Skoro wiec tak wielu na jednego pracować musi, to świeta sprawiedliwość nakazuje, aby i ten jeden, usposobiwszy się za młodu przez prace w obranym przez siebie zakresie, albo raczej w stanie, do którego powołał go Pan Bóg, także nie był bezczynnym, aby, powiadam, ten jeden pracował także dla wielu. Inaczej będzie on próżnym ciężarem społeczności, będzie trutniem, zasłuży na jej pogarde, bedzie i sam przez sie nieszcześliwym, bo w próżnowaniu doświadczy nudy i zgryzot sumienia. Tak dziać się koniecznie musi, gdyż Bóg przeznaczył i usposobił człowieka do pracy; gdy człowiek nie pracuje, jest jakby ezlonkiem ciała, wywielnietym z właściwego miejsca, który nie może nie doświadczać i sam boleści i nie może jej nie przyczynić swojemu ciału. Wreszcie człowiek nieczynny, bez ruchu, psuje swoje zdrowie, bo widzimy, że i woda stojaca gnije i cuchnie. Lecz człowiekowi sam przyrodzony poped do ruchu nie dozwala zostawać w ciągłym spoczynku; gdy się nie zajmuje pożyteczném, stósowném do swojego powołania i usposobienia zatrudnieniem, to szuka zatrudnień niewłaściwych; szuka zabaw, towarzystwa takich, jak sam próżniaków, wdaje się z nimi w szulerkę, w pijatyke, w rozpuste, w intrygi i t. d., a tak brnie w zle nalogi, w których leżąc traci zdrowie, skraca życie, traci wstyd, dobra opinija, a nakomec duszę. Oto dlaczego lenistwo policzono do siedmiu grzéchów głównych, bo i Pismo święte powiada: "wszelkiej złości nauczyło próżnowanie" (Ekkl. XXXIII. 29).

Abysmy się o tém lepiéj przekonali, zastanówmy się

szczegółowo:

Dla szlachetnego dziécięcia przyszła już pora do rozwijania władz umysłu; chłopiec oddany do szkół, nie garnął się do nauk, bo nie miał ochoty pracować. Nie ugruntował się w ich początkach i dalej nie rozumiejąc, nie nabrał do nich także ochoty; a dla zabicia czasu, dla przerwania nudy, wdawszy się w szkołach w towarzystwo zepsutej młodzieży i z nią w swawolę, skrzywił obyczaje. Po ukoń-

czeniu szkół, zamiast coby miał wrócić do domu z zasobem pożytecznych wiadomości, jak pszczólka do ula ze słodkim miodem, wrócił ze złymi nalogami, z goryczą dla siebie i rodziny. Nie uprawił w wiośnie swojego życia, roli serca i rozumu, nie zasiał jej ziarnem potrzebnych nauk, ziarnem wiary i bojaźni Bożej: jakaż nadzieja, aby ta rola wydała w swoim czasie słodkie plony, dla niego i społeczności korzystne? Oh! musi ona, odłogiem leżac, zaróść dzikiém zielskiem, chwastem i cierniem. Ten mlodzieniec, jeżeli majętny, wyszedlszy z opieki, zamknął sie w domu, tam puścił cugle swoim zwierzecym namietnościom, swój dom zrobił stekiem wystepków i zbrodni, jak niegdyś była Sodoma i Gomora. Albo szukając coraz nowych rozrywek, hucznych biesiad, pełnych kielichów, zielonych stolików i rozpusty, jako jedynych lékarstw na nudy, jeździ od miasta do miasta, jeździ w sąsiedztwa, roznosi dla drugich zgorszenia, jak zarazę piekielną, sam trwoni fundusz, zaciaga długi na wieczne nieoddanie, i siebie i innych przyprowadza do ubóstwa, życiem nieregularném nabywa różnych słabości, przychodzi do niedołęstwa, staje się młodym, godnym opłakania staruszkiem, i leci pędem, Izami bliźnich poganiany, do wieczności, oh! jeszczeze wieczności najnieszcześliwszej! Nie jestże taki prawdziwie trutniem, nie popelniaż on krzyczącej niesprawiedliwości, że seciny i tysiące rąk dla niego pracuja, on owoce ich pracy zagarnia, marnuje, dla nich nawzajem nic dobrego nie robi, a czasem jeszcze i ostatni kawałek chleba im wydziera?

Inny młodzieniec leniwy, wróciwszy ze szkół, szuka jakiéjś posady dla utrzymania życia, albo dla dostąpienia w społeczności jakiegoś znaczenia; przez wzgląd na zacną rodzinę, lub przez forsy, intrygi albo protekcyje postąpił do jakiegoś urzędowania, wymagającego nauki, światła i obszérnych wiadomości, jakich on nie posiada, a więc niezdolnym jest do wykonania jego powinności, żle urząd piastuje, na wiérzch wychodzi jego nieuctwo, w którém wyrósł; jego niezdolność staje się wszystkim wiadomą, wpada zatém w najwyższą pogardę u wszystkich; o jakże w takim razie żałuje marnie straconego czasu w młodości,

lecz te żale zapóźne, bo już téj straty nie powetować nie może.

U gospodarza leniwego wszędzie opuszczenie, nieporządek i nieład, a stąd zamieszanie i niepokój w domu, częstokroć ubóstwo i nędza. "Szedłem przez pole człowieka leniwego, (mówi Mędrzec Pański), i przez winnicę męża głupiego, ono wszędy zarosło pokrzywami i ciernie pokrylo grunt jego i rozwalił się płot"... (Przyp. XXIV. 30—31).

Leniwy rzemieślnik naraża na częste zawody. Gdy brak sposobu do utrzymania życia napędza go do czynności, to spełnia ją nie tak, jak należy, nie zwraca w robotach swoich uwagi na ich doskonałość, na trwałość; dba tylko o pozór i aby zbyć z rak swoich i za nie otrzymać umówioną nagrodę; takim sposobem oszukuje, okrada bliżniego, z czasem daje się poznać publiczności jakim jest, przestają go używać do robót i musi cierpieć niedostatek roboty, następnie niedostatek koniecznych potrzeb w utrzymaniu życia. O takim i Pismo święte powiada: "Ubóstwo sprawiła ręka leniwego, ale ręka mocnych bogactwa gotuje" (Przyp. X. 4).

Najemnicy, leniący się pracować, niełatwo znajdują służbę, a jeść i odziać się muszą, dlatego puszczają się na złodziejstwa, a nawet i rozboje, aby mieli czém utrzymać życie, za co hulać. Stądto liczne występki i zbro-

dnie, stąd najokropniejsze klęski w społeczności.

Leniwiec nie dopełnia również obowiązków chrześcijańskich, lekceważy przykazania Boże i przepisy religii świętéj. Zwyczajny paciérz i modlitwy albo zupełnie opuszcza, albo jeżeli je odmawia, to pośpiesznie, bez uwagi, bez podniesienia myśli do Boga, tylko aby odmówić. Uczęszczać do kościoła nie ma ochoty; do świętych Sakramentów albo zgoła nie przystępuje, albo je przyjmuje bez żadnego przygotowania, nie dopełniając przepisanych warunków, i zamiast odniesienia z nich wielkich korzyści duchownych, popełnia zbrodnię świętokradztwa.

Leniwiec bywa lękliwego umysłu: nié ma potrzebnego męstwa do przedsięwzięcia najlżejszych rzeczy, najmniejsza zawada tamuje jego usiłowania, wszystko mu zdaje się niepodobném do wykonania, bo brak w nim energii, bo sam siebie zmusić, zniewolić do czego, nie w stanie; gnu-

śność jest jego żywiołem. Jeżeli leniwy kiedy nawet poczuje w sobie chęć do poprawy, to ta chęć bywa w nim nader słaba; na samym poczatku dzieła już zdaje się być zmordowanym i napowrót w dawną gnuśność popada. Leniwiec pospolicie chce i nie chce; dziś tego, jutro czegoś innego pragnie; dzisiaj pała w nim chęć ku dobremu, jutro odmienia swoje zdanie; stąd oziębłość towarzyszy mu wszędzie, stąd rozproszenie umysłu i omdlałość serca, które mu odejmują wszelki smak do powinności; stad wreszcie owa nieczułość, głuchym go czyniąca na wyrzuty sumienia, na napominania i strofowania tych, którzy go z tak okropnego odrętwienia ocucić usiłują; nic go nie porusza, nie nie dotyka: ani wymówki ani przygany, jakie mu czynia, ani dobre przykłady, które mu natrętnie stawią przed oczy. Do niego woła Mędrzec Pański: "Idź do mrówki, o leniwcze! a przypatruj się drogom jéj, a ucz sie madrości".

Strzeżmy się, bracia Katolicy! tak strasznego odrętwienia, strzeżmy się lenistwa, pamiętając, że sam Bóg przeznaczył i usposobił człowieka do pracy. Jezus Chrystus przypowieścią swoją wszystkich wzywa do pracy, jak czytamy w Ewangielii świętéj; że pewien gospodarz bezczynnych ludzi znalaziszy na rynku, rzeki im: "co tu stoicie caly dzień próżnujący?... idźcie i wy do winnicy mojej" (św. Mat. XX. 6-7). Na inném miejscu (św. Mat. XXV. 14-30) Jezus Chrystus okazuje wielką nagrodę czynnym i wielką karę w wieczności leniwym, w powieści o człowieku, który odjeżdzając w dalekie strony, wezwał stugi swoje, rozdał pomiędzy nimi talenta, żeby niémi obracając zarabiali, i ten zarobek mu złożyli, gdy powróci. Jakoż: jeden z tych sług, wziąwszy pięć talentów, zyskał pięć drugich; inny, wziąwszy dwa zyskał drugie tyle. I do piérwszego i do drugiego, przy odebraniu tego zarobku, te wyrzekł Pan słowa: "Dobrzeć, sługo dobry i wierny: gcyżeś nad malém był wiernym, nad wielą cię postawię: vnijdž do wesela Pana Twojego". Lecz gdy sluga, który wziął jeden talent i zakopał go do ziemi, bojąc się, aby nie stracił, powróconemu Panu oddawał go, Pan, tém rozgniéwany, wszystkich zwoławszy, tak srogie dał im zalecenie, mówiąc: "Niepożytecznego sługę wrzuście do ciemności zewnętrznej. Tam będzie placz i zgrzytanie zębów".

Oto jakie skutki lenistwa, jakie nieszczęścia sprowadza ono i na tego, kogo opanuje i na społeczność ludzka; gdy, przeciwnie, umiarkowana praca uszcześliwia człowieka, bo jéj oddany, już w duszy czuje najmilsze świadectwo, czystą rozkoszą serce jego napełniające, że wykonywa wolę Stwórcy, swego Ojca niebieskiego.

Praca przynosi wielkie korzyści duchowe: albowiem staje się jakby tarczą dla odparcia złych myśli i występnych czynuości, a nawet i pokus szatańskich. Dlatego pewien pobożny autor powiedział: "pracujmy, aby nas próżnujących nie znalazł djabeł, który podług wyrażenia świętego Piotra apostola: "jako lew ryczący krąży, szukając, kogoby pożarł" (I. św. Piotr V. S). Praca podaje sposobność do wielu dobrych uczynków i sprowadza na

człowieka łaske i błogosławieństwo Boże.

Praca przynosi także i wielkie korzyści doczesne: ona rozwiaja sily i coraz dalėj staje sie latwiejszą przez wprawę i uprzyjemnia życie człowieka, uwalniając go od nieznośnej nudy, jakiej próżniacy doświadczają, bo pracowity ezłowiek zawsze nie ma czasu: czas mu ulatuje szybko jak strzala. Po pracy milszy i zdrowszy positek, choćby najprostszy, sen przyjemniejszy, milsza wszelka niewinna zabawa, bo rzadsza i krótsza, któréj używa dla wytchnienia po trudach, dla nabrania sił do nowych, wiedząc, że i luk ciągle napięty rwie się. Praca pomnaża dostatki; te przyczyniają się do załatwienia koniecznych potrzeb do życia i do jego uprzyjemnienia; jedna powszechny szacunek i obdarza swojego miłośnika wewnętrznym spokojem czyli czystém zadowoleniem z samego siebie. Życie pracowitego człowieka upływa spokojnie, jak czysta woda rzéki; nie doświadczając zmącenia, ani miotając się falami burzą wzdętémi, upływa, powiadam, jak spokojna woda i unosi z soba do morza wieczności jego zasługi, aby za nie odebrał od Stwórcy obfita nagrodę.

Za grzéchy wyrokiem skazałeś, o Boże! człowieka na pracę, ale przez nieskończona dobroć swoję, w pracy złożyłeś dla niego niepoliczone skarby duchowe i materyjalne. Od wieków ustanowileś, aby przez pracę zapewnił człowiek dla siebie doczesne i wieczne szczeście; biada mu, skoro się uchyla od téj ustawy Twojéj, skoro się oddaje lenistwu i w bezczynności zostając, obmyśla i szuka innéj, łatwiejszéj drogi, wiodącéj do szczęścia; biada mu, powiadam, bo te inna droge znajduje glogiem i cierniem uslana, a co to za omamienie uważać te ciernie, te glogi za woniejace kwiaty i róże, co za szaleństwo pójść ta droga, doświadczając dotkliwych boleści i nie chciéć wierzyć zapewnieniu, Twojém Boskiém słowem, że ona prowadzi do wiecznej przepaści. Uchowaj nas, Boże, od takiego omamienia, od takiego szaleństwa. Ty sam, o Panie! daj nam zakochać się w pracy. Ty sam dodaj potrze-bnych sił i smaku do niéj, pokrzepiaj nas w omdleniu, oddalaj od nas płochą niestalość. Ty nakoniec tak nas usposób, abysmy się ochoczo brali do pracy, jedynie dla przypodobania się Tobie, dla czci i chwaly Twojéj, wre-szcie, błogosław, Panie, pracom naszym, abyśmy z nich i sami i bližni nasi otrzymywali rzetelne pożytki. Amen.

# NAUKA XXIII.

# O cztérech rzeczach ostatecznych.

"We wszystkich sprawach twoich pamiętaj na ostateczne rzeczy twoje, a na wieki nie zgrzészysz". Ekklez, VII, 40.

Piękny i rozrzewniający widok dla pobożnego Chrześcijanina, kiedy wierni Chrystusowi, w dni uroczyste, różnego stanu, wieku i płci, tłumnie zgromadzają się do światyni Boga żywego; kiedy znakomity pan, obok ubogiego kmiotka zgina kolana, nachyla czoło, dla oddania należnéj czci Majestatowi Boskiemu, ukrytemu w Przenajświętszym Sakramencie; kiedy w czasie Mszy świętéj, w czasie téj powtarzającej się najwspanialszej Ofiary krzyżowej, na

Kalwaryi dokonanéj, wszysey z największą pokorą i z najwyższem uszanowaniem łacza swoje dziekczynne i błagalne modły z modłami kapłana; kiedy z żalem za swoje przeniewierzenie się Bogu, cisną się do świętego trybunału pokuty, dla oskarżenia siebie, dla pojednania się ze swoim Ojcem niebieskim; kiedy z żywą wiarą, pokorą, ufnością, miłościa i uszanowaniem przystępują do stołu Pańskiego, aby przyjeli zadatek na dziedzictwo królestwa niebieskiego, aby połączyli się ze swoim Zbawicielem i Panem. Tu wszyscy zdają się tehnąć żywą wiarą, bojaźnią i miłością, jako bracia w Chrystusie, jako rodzina jednego Ojca, bo wszyscy się odzywają jednémi wyrazy: "Ojcze nasz! któryś jest w niebiesiech". Lecz o jakże smutny! jak bolesny widok przedstawia się za kościołem, kiedy Chrześcijanie-katolicy, ci wybrani Bozi, jakby oddechem piekła owiani, zapominając o swoim Stwórcy, o swoim Ojcu niebieskim, zapominając o przymierzu, przy Chrzcie świętym z Nim dobrowolnio zawartém, zapominając o łzach wylanych, o obietnicy danéj przy świętym Sakramencie Pokuty, gwałcą jego przykazania, targają między sobą słodkie więzy braterskiej miłości, lekceważą przepisy religii Boskiéj. Jakże smutno się robi na sercu, gdy się widzi, że między nimi grasują różne występki, trujące spokój ich sumienia, gotujące im przepaść wieczną, że ich obyczaje nie różnią się od obyczajów niewiernych: że zamiast coby ich mieli budować życiem prawdziwie chrześcijańskićm, mieli ich pociągać do wiary, do jedności Kościoła świętego, na lono téj powszechnej Matki, jak to czynili wierni Chrystusowi piérwszych wieków, to jeszcze ich gorszą i odstręczają.

Niepohamowane namietności źwierzece, rozlewający się potok zgorszenia i pokusy złego ducha, sa przyczyna téj sprzeczności, téj niewierności, tych nieszcześć między Chrześcijanami-katolikami. Miéjmy, ach miéjmy, bracia Katolicy! ustawicznie w żywéj pamięci: Śmierć, sąd, niebo i pieklo, a te rzeczy ostateczne nam posłużą za wędzidło na niesforne namiętności, posłużą za tarczę przeciwko zgorszeniom i pokusom; pamiętajmy, podług przestrogi mędrca Pańskiego, we wszystkich sprawach na te ostatnie rzeczy, a nigdy nie zgrzészymy.

Że każdego z nas powali śmierć do grobu, potrzebaż tego dowodzić? Podobnież dowodzić nie trzeba, że śmierć zabiéra niemowlęta, dzieci, młodzieńców, dojrzałych, jak i zgrzybiałych starców. Zabiéra nieraz nagle, kiedy człowiek bynajmniéj nie spodziéwał się śmierci. Szczęśliwy, jeżeli ona znalazła przygotowanego, a biada temu, kto o niéj nie pamiętał. Abyśmy pojęli to szczęście i tą biédę, skréślmy sobie choć kilka rysów obrazu śmierci świątobliwego i bezbożnego Chrześcijanina-katolika.

Dobry Chrześcijanin-katolik, mający żywa wiarę w Boga i w to wszystko, co On objawił, powodujący się bojaźnią i miłością Bożą, ze wszelką ufnością stara się ściśle zachować przykazania Boże i wszystkie przepisy religii świętéj; oraz obowiazki stanu wypełniać; kocha bliźnich czynna miłościa, z ochota pełni dobre uczynki, gdy sie nadarzy ku temu sposobność, chętnie przebacza urazy doznane, czesto bezstronnie bada, przetrzasa sumienie swoje, a skoro w niém postrzeże choćby najmniejsza plamke, natychmiast używa przepisanych środków do oczyszczenia. To życie doczesne uważa jako podróż, jako czas zarobku na szczęśliwą wieczność, do pozyskania któréj każde jego postępowanie i wszystkie czyny są skierowane. Jako człowiek podług ciała zwiérzęcy, ziemski; podług ducha Boski, niebieski, ustawiczną toczy wojnę ze swoją zmysłowością i nietylko przez Kościół święty przepisanych używa umartwień, lecz jeszcze i sam sobie je zadaje, aby ciało podbić pod panowanie ducha. Wszystkie przypadki i cierpienia, nawet największe nieszczęścia znosi bez szemrania w duchu pokuty i również całuje rękę Boską, chłoszczącą go, jak obsypującą darami. Poznaje istotną wartość każdéj rzeczy doczesnéj, przeto do niczego się zbytecznie nie przywiązuje; Boga tylko i niebo uważa za skarb swój jedyny i tam serce jego. Boleśnie mu na tym świecie, gdzie widzi wielu współbraci swoich, znieważających najlepszego Ojca niebieskiego; radby ich wszystkich natchnąć żywą wiarą, bojażnią i miłością, czyni co może i mocno cierpi na tém, że niewiele uczynić może. Dlatego często odzywa się ze świętym Pawłem, apostołem: "Pragnę być uwolnionym z ciała i żyć z Chrystusem", dlatego wygląda śmierci, jako oswobodzicielki z więzienia

i kajdanów: uważa ją jako przejście z padołu płaczu do królestwa niebieskiego, jako koniec zaciętej walki z sobą, ze zgorszeniami i pokusami, koniec przykrej podróży, a początek wiecznego spoczynku. Czeka śmierci jako czasu wielkiej nagrody. Zbliżajaca się wita, jako pożądanego przyjąciela, choć z kosą zbliża się do niego; bo ma niezachwianą nadzieje, że lubo jej kosą podcięty uśnie, lecz dlatego, aby się ocknał natychmiast na łonie Ojca niebieskiego, by tam używał niewyczerpanych, najczystszych rozkoszy wiecznych. "Biogosławieni umarli, którzy w Panu umiérają", powiada Pismo świete (Objaw. XIV. 13).

O jakże przeciwny, jak straszny obraz śmierci nie-

dobrego Chrześcijanina-katolika!

Zimienia tylko Chrześcijanin-katolik, obojetny wzgledem Boga, Jego świętych przykazań i innych przepisów religii św., jeżeli dopełnia jej obrzadków, to nie z wiary, nie z serca, nie z przekonania o ich potrzebie, ale powierzchownie, dla przyzwoitości, jakby ceremonije jakie światowe, nie majace w sobie żadnego znaczenia. Za cel życia swojego uważa dogodzenie we wszystkiem zmysłowości i rozkoszy ciała, które są jego panem, jego bogiem. A że jedynym środkiem do tego dogadzania sa bogactwa, wiec ich zgromadzenie jedyném staje sie jego zatrudnieniem. jedyna myśla i sprężyna wszystkich działań. Stad rodzi się niekiedy cheiwość. Znaczne zbiory są przyczyną dumy i zarozumiałości, stad lekceważenie i pogarda bliżnich, stad nieużytość, nielitość, niemilosierdzie i inne miłości bliźniego przeciwne występki. Ta milość niewinna, czysta, niebiańska, jest mu nieznana, a jeżeli ma milość, to ta jest światowa, zwierzeca, gwaltowna, niepokojąca. Ciagle zaprzatniony, jużto powiększeniem funduszu, już dażeniem do jakichś godności, znaczenia, tytułów; już to zabawami, rozmaitémi rozrywkami lub ich obmyślaniem, nié ma czasu i pomyśléć o śmierci, a gdy przypadkiem ta myśl zawita do głowy, przerażony natychmiast ją odpędza. Gdy go choroba jaka nawiédzi, on, ani się zastanawia: czy to nie zwiastunka śmierci, lecz wszelkich używa sposobów do odzyskania zdrowia; lubo te okazują się nieskutecznémi, zmienia lékarzów i lékarstwa i nie traci nadziei powstania z choroby. Otaczają go, znając jego przywiązanie do życia; chociaż widzą niebezpieczeństwo, przecież, naganną bojaźnią powodowani, nie śmią go przestraszać, przypominając, aby się religijnie przysposobił na drogę wieczności. Tak się zbliża ostatnia jego godzina.

Już grobowa bladość zaczyna pokrywać jego oblicze, już cienie śmierci padają na oczy, krew ostyga, ścina się w żyłach, już śmierć nareszcie zaczyna pasować się z życiem, aż dopiéro postrzega, że to godzina ostatnia! Z jednéj strony przedstawia mu się Bóg zapomniany, do którego chciałby się uciekać, ale nie umić, bo tego w ciągu życia nie czynił, nie śmié żebrać litości i miłosierdzia, bo tych nie okazywał bliżnim; z drugiéj strony budzą się wyrzuty sumienia, przychodzi na myśl, że fundusz, jaki ma, po części niesprawiedliwie z krzywdą i uciskiem bliżnich jest zebrany; na wynagrodzenie krzywd nié ma czasu, zostanie on w spadku komu nie życzy, kogo nie cierpiał. I fundusz i godności i tytuły i najdroższe osoby, w których zatopił serce swoje, już mu się z rąk wydzierają, a ciało, ten jego pan i bog, ma wkrótce w proch się rozsypać. Wreszcie natęża gasnące siły, ożywia się, zapragnął religijnéj pomocy, posyła do pełnomocnika Boga-człowieka, po kapłana, lecz już zapóźno; nim ten przybył, z rozpaczą duszę wyzionął i zgi-nął na wieki; bo pospolicie, jakie życie, taka i śmierć bywa.

Oh, bracia Katolicy! którzy unosząc się dumą z urodzenia, godności, bogactw, nauk, talentów i urody, z pogardą poglądacie na niższych od was, przypomiuajcie sobie, że śmierć popioły i kości wasze pomiesza z popiołami i kościmi kmiotków ubogich, tak, iż ich rozróżnić nikt nie potrafi; przypominajcie, że śmierć obedrze was z tego wszystkiego, że przymioty ciała i umysłu, jak nadobne kwiaty, przez mróz zwarzone, przepadną i z nich nie nie poniesiecie z sobą do grobu; zatóm nie przyklejajcie zbytecznie do nich sere waszych, bo odrywanie w godzinie śmierci jest bardzo bolesue. Gdyby dla takich przynajmniej z końcem życia kończył się i byt ich cały, człowiecza istota cała; lecz rozum, objawienie i powszechny

głos dzikich nawet narodów wyraźnie woła i przekonywa, że człowiek, prócz ciała, ma duszę jeszcze. Że ta jest nieśmiertelna, prócz dowodów filozoficznych, jakie pominać muszę dla krótkości czasu, przekonać nas powinno dzieło odkupienia, kilkakroć sto tysięcy męczenników, co woleli najokrutniejsze ponosić męczarnie i śmierć ciała, byle dla duszy zapewnić los wieczny: przekonać powinno życie ostre i pokutnicze niezliczonych pustelników i świętych, aby tém zasłużyli na wieczną szczęśliwość; nakoniec przekonać powinna samych pogan wiara w pola Elizejskie i podziemny grób, czekające po śmierci ciała na dusze.

O tak niezawodnie, bracia Katolicy! dusza człowieka, to tchnienie samego Boga, ten obraz i podobieństwo Jego, natychmiast po śmierci ciała z dobrémi lub zlémi zasługami musi stanać przed surowo-sprawiedliwym Sedzia Bogiem, dla wysłuchania wyroku albo zbawienia, albo potepienia wiecznego. Musi stanać dusza przed sadem Boskim, naprzód prywatnym, a potém powszechnym, czyli ostatecznym, bo, jak uczy Jezus Chrystus w Ewangielii świętej (św. Mat. XXVI), na końcu świata ogromny glos połączonych trab anielskich, w łonie ziemi poruszy i skupi prochy ciała wszystkich ludzi; natenczas dusze każdego, czy to z nieba, czy z czyśca lub piekła, powrociwszy do ciał swoich, ożywią je; w obłokach ukaże się Jezus Chrystus z krzyżem, jako narzędziem odkupienia. w calym blasku majestatu Boskiego, gronem duchów niebieskich otoczony, przed którego każdy będzie musiał pośpieszyć. Ci, którzy wstaną na zmartwychwstanie żvwota, jak się wyraża święty Paweł, apostoł, pośpieszą w zachwyceniu najżywszej radości, dla okrycia się na wieki chwałą niebieską, w obliczu wszystkich narodów, a ci, którzy wstaną na zmartwychwstanie śmierci duchowej, beda musieli także, moca Boska pehnięci, pośpieszyć z rozpaczą, wołając: "góry, padnijcie na nas, pagórki zakryjcie nas" (św. Łuk. XXIII. 30), dla przyobleczenia się wieczną hańbą potępienia. Piérwsi staną po prawej, drudzy po lewéj stronie Sędziego Boga; każdy z piérwszych usłyszy wyrok: "Pójdźcie błogosławieni Ojca mego, otrzymajcie królestwo wam zgotowane od zułożenia świata"

(św. Mat. XXV. 34). Na drugich spadnie ten piorunujacy wyrok: "Idźcie ode mnie przeklęci w ogień wieczny, który zgotowany jest djablu i aniolom jego" (św. Mat. XXV. 41). O jakże godny opłakania los być musi zepchnietym w przepaść wieczną, którą maluje Pismo św. rysami tak przerażającémi, nazywając ja: ciemnościami zewnetrznémi, gdzie panują płacz i zgrzytanie zębów, gdzie ogień nigdy nie gaśnie, robak sumienia nigdy nie umiéra, skad nié masz już nigdy wybawienia (świety Marek IX. 47). W téj przepaści nieszcześliwi przypominać sobie beda w rozpaczy miłość i dobroć Boga, poświecenie sie Zbawiciela. względem którego byli obojętni, przypominać sobie beda zostawione łatwe środki do zbawienia siebie, które lekkomyślnie zaniedbali i przez to na wieki siebie zgubili. Patrząc na zbawienie współbraci swoich, odezwa się z gorzkim żalem w duszy, jak uczą nas księgi Mądrości: "Cóż to są, któreśmy niekiedy mieli za pośmiéch i za przysłowie uragania. My głupi mieliśmy żywot ich za szaleństwo i za sromotne ich dokończenie. Oto jak policzeni są między syny Boże i między świętymi dział ich jest" (Madr. V. 3-5). O jakże opłakany los życia z szatanami przez nieskończone wieki, jakiż to los, co za niedola: cierpiéć meki i nié miéć nadziei zakończenia ich!

Gdy surowa sprawiedliwość Boga naznacza wieczne kary dla człowieka, nieposłusznego jego prawom; to nieskończona dobroć i miłość Boga ku człowiekowi, najhojniéj i prawdziwie po Bosku nagradza także wiernych sług i miłośników swoich. Zapewnia nas o tém Zbawiciel, mówiąc: "Radujcie się i weselcie się, albowiem zapłata wasza obfita jest w niebiesiech" (św. Mat. V. 12). Ale jakież możemy słabémi zmysłami swojémi uczynić sobie wyobrażenie o téj zapłacie, o szczęściu niebieskiém, o zapłacie, o szczęściu duchowém.

Szczęściem jest dla dręczonego boleścia i długą choroba, odzyskane zdrowie, szczęściem dla zmęczonego ciężka praca i trudami odpoczynek, dla prześladowanego pożądany spokój, dla zgłodniałego i spragnionego posilek i napój; szczęście wielkie dla łakomey: otrzymać ogromne skarby; szczęście dla dumnego: pozyskać znakomita go-

dność jaką i odbiérać od wielu czolobitność: szczęście dla rozkosznika używać uciech; zachwyca patrzanie na jakieś wspaniałe i bogate widowiska, na jakieś idealne piękności, słuchanie artystycznéj muzyki lub śpiewu: lecz to szczęście ma zawsze skądinąd jakąś przymieszkę goryczy; to szczęście szybko przemija, a przeminąwszy, zostawuje po sobie pewna czczość i niesmak.

Szczęście niebieskie nie może pójść w porównanie ze szczęściem ziemskiem, jak dzielność i potega ducha z dzielnościa i potega ciała; lecz skoro Ojciec niebieski na ziemi, na miejscu wygnania i kary, na tym padole placzu, utworzył ulotne szczęście, albo raczej dozwolił szcześciu niebieskiemu rzucić na ziemię cień swój, który ludzi napełnia rozkosza, unosi i zachwyca, to powinno rozumnego człowieka naprowadzać na myśl. że w niebie, w samém ognisku swojém szczeście, rozkosz i zachwyt, jest niezrównane, niepojete, nieskończone, jak sam Bóg niepojety w swoich przymiotach, nieskończony. Jeżeli matervjalne dziela Boskie, nawet genijalne dziela ludzkie, sprawuja szczęście i rozkosz dla człowieka, to jakże sam Stworca odwieczny, ten poczatek i źródło madrości, harmonii i piękności, nie ma ogarnać szcześciem i rozkoszą wieczną wybrańców swoich? "Bracia! (powiada św. Jan, apostol), teraz jesteśmy dziećmi Boga, a jeszcze sie nie okazalo, czém będziemy; lecz wiemy, że gdy się okaże, bedziemy Jemu podobni, bo ujrzym Go. jak jest" (1. św. Jan III. 2). "Wtenczas twarzą w Twarz widzieć Go będziemy" (1. Kor. XIII. 12). "Tedy w Wszechmocnym rozkoszami opływać będziesz" dodaje Duch święty przez usta pacyjenta Pańskiego (Job. XII. 26). O tak, bracia Katoliev! "Ani oko widziało, ani ucho słyszało, ani w serce człowicka nie wstąpiło, co nagotował Bóg tym, którzy Go miluja", słowa sa świetego Pawła, apostoła (1. Ker. II. 9-10).

Boże wielki! Tyś wydał wyrok śmierci na cały ród ludzki po przestępstwie Adama: "Proch jesteś i w proch się obrócisz" (Gen. III. 19). Ta śmierć przedstawia się nam ciągle w rozmaitych postaciach i zdaje się wołać na nas: "nie zatapiajcie sere waszych w rzeczach znikomych, bo ja wkrótce was od nich oderwę". Wiara święta woła,

żeśmy na tym świecie podróżni, że ojczyzna nasza tam w górze,gdzie nasz Ojciec niebieski, że tam nasze istotne dobra, tam niewyczerpane skarby wieczne; zasługiwać tylko w tém życiu potrzeba, dla ich odziedziczenia, a my, głusi na te wołania, żyjemy na tym świecie, jak gdybyśmy być mieli nieśmicrtelni, albo, jak gdyby śmierć miała nas w nieość obrócić. Ty sam, o najłaskawszy Panie! oderwij serca nasze od rzeczy znikomych, utwierdź w nas wiarę w życie przyszłe, w życie wieczne, przejmij świętą bojaźnią surowych sądów twoich, bojaźnią wiecznego potępienia i razem wzbudź w sercach naszych gorące pragnienie nieba, abyśmy tą bojaźnią i tém pragnieniem powodowani, zmusili siebie do ścisłego zachowania przykazań Twoich, a tym sposobem zasłużyli usłyszeć przy końcu świata z ust Boskich Jezusa Chrystusa, Sędziego, ten pocieszający dla siebie wyrok: "Pójdźcie błogosławieni Ojca mego, otrzymacie królestwo wam zgotowane od założenia świata. Amen.

KONIEC TOMU DRUGIEGO I OSTATNIEGO.



# 5.0

### SPIS RZECZY

# tomu drugiego.

|       |          |     |                                     |      |       | DU.   |  |
|-------|----------|-----|-------------------------------------|------|-------|-------|--|
| Nauka | I.       | 0   | świętych Sakramentach w ogólnośc    | i.   |       | . 1   |  |
| Nauka | II.      | 0   | Chrzcie świętym                     |      |       | . 8   |  |
| Nauka |          |     | świętym Sakramencie Bierzmowania    |      |       |       |  |
| Nauka | IV.      | 0   | Przenajświętszym Sakramencie Ciał   | la i | Krw   | /i    |  |
| Pa    | nskiéj   |     |                                     |      |       | . 32  |  |
| Nauka | V.       |     | otki wykład mszy świętej            |      |       | . 42  |  |
| Nauka | VI.      | 0   | przystępowaniu do Najświętszego Sal | krar | nent  | u 61  |  |
| Nauka | VII.     | 0   | świetym Sakramencie pokuty          |      | ,     | . 70  |  |
| Nauka | VIII.    | 0   | rachunku sumienia                   |      |       | . 80  |  |
| Nauka | IX.      | 0   | żalu za grzéchy i mocném postanowi  | eni  | u wie | -     |  |
| cé    | j nie gr | rzé | szyć                                |      |       | . 95  |  |
| Nauka | Х.       | 0   | spowiedzi albo wyznaniu grzéchów    |      |       | . 102 |  |
| Nauka | XI.      | 0   | zadosyćuczynieniu                   |      |       | . 111 |  |
| Nauka | XII.     | 0   | odpustach                           |      | 4     | . 122 |  |
| Nauka | XIII.    | 0   | św. Sakramencie ostatniego namaszc  | zeni | ia    | . 129 |  |
| Nauka | XIV.     | 0   | świętym Sakramencie Kapłaństwa .    |      |       | . 142 |  |
| Nauka |          |     | świętym Sakramencie małżeństwa .    |      |       |       |  |
| Nauka |          |     | pysze                               |      |       |       |  |
| Nauka | XVII.    | 0   | łakomstwie                          |      |       | . 169 |  |
| Nauka | XVIII.   | 0   | nieczystości                        |      |       | . 175 |  |
| Nauka | XIX.     | 0   | gniewie                             |      |       | . 182 |  |
| Nauka | XX.      | 0   | zazdrości                           |      |       | . 190 |  |
| Nauka | XXI.     | 0   | obżarstwie                          |      |       | . 194 |  |
| Nauka | XXII.    | 0   | lenistwie                           |      |       | . 202 |  |
| Nauka | XXIII.   | 0   | cztérech rzeczach ostatecznych      |      |       | . 209 |  |
|       |          |     |                                     |      |       |       |  |



